





Las serpientes:

entre el relato y el imaginario colectivo
Teetjo fiaatjo jiiaatjo-mazahua



Leer para lograr en grande

IDENTIDAD

culturay sociedad



Esteban Bartolomé Segundo Romero

Las serpientes:

entre el relato y el imaginario colectivo
Teetjo fiaatjo jiiaatjo-mazahua

X% FOe

ESTADO DE
GEDIPIEM MEXICO



o
I=]
2
el
3
=
=

GOBIERNO DEL
ESTADO DE MEXICO

Eruviel Avila Villegas
Gobernador Constitucional

Ana Lilia Herrera Anzaldo
Secretaria de Educacion

Arturo Osornio Sanchez
Secretario de Desarrollo Social

Rafael Diaz Bermudez
Vocal Ejecutivo del cedipiem

Consejo Editorial: José Sergio Manzur Quiroga, Ana Lilia Herrera Anzaldo,
Joaquin Castillo Torres, Eduardo Gasca Pliego,
Luis Alejandro Echegaray Suarez

Comité Técnico: Alfonso Sanchez Arteche, Félix Suarez, Marco Aurelio Chavez Maya

Secretario Técnico: Ismael Ordéiiez Mancilla

Las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo Teetjo Aaatjo jiaatjo-mazahua

© Primera edicién: Secretaria de Educacion del Gobierno del Estado de México / Consejo Estatal para el Desa-
rrollo Integral de los Pueblos Indigenas del Estado de México, 2016

DR © Gobierno del Estado de México
Palacio del Poder Ejecutivo
Lerdo poniente nim. 300,
colonia Centro, C.P. 50000
Toluca de Lerdo, Estado de México

DR © Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indigenas del Estado de México
Nigromante num. 305,
colonia La Merced, C.P. 50080
Toluca de Lerdo, Estado de México

© Esteban Bartolomé Segundo Romero

ISBN: 978-607-495-544-6

© Consejo Editorial de la Administracién Publica Estatal.

www.edomex.gob.mx/consejoeditorial

Numero de autorizacion del Consejo Editorial de la Administracion

Publica Estatal CE: 205/01/77/16

Impreso en México

Queda prohibida la reproduccién total o parcial de esta obra, por cualquier medio o procedimiento, sin la

autorizacion previa del Gobierno del Estado de México, a través del Consejo Editorial de la Administracion
Publica Estatal.



INDICE

Presentaciéon
13

Introduccion
17

Carituto |
RELACION ESPACIO-TEMPORAL Y SOCIAL
25

Generalidades del habitat teetjo Raatjo jhaatjo
28

Entrega de ofrendas: herencia tolteca
35

Reptiles y ofidios
42

Vibora, serpiente y sierpe: vision etnotaxondmica
teetjo Aaatjo jhaatjo
42

Serpiente cascabel
45

Serpiente alicante o sincoate
48



Carituro Il
SERPIENTES, ORGANIZACION SOCIAL Y PENSAMIENTO

SOCIORRELIGIOSO MAZAHUA
53

Organizacioén social
55

Serpiente alicante y sexualidad
61

Serpientes en la relacién salud-enfermedad
67

Serpientes e indumentaria
70

Serpientes en la expresion artistica
72

Carituro Ml
SERPIENTES, COSMOVISION Y TRADICION ORAL
77

Nacimiento de Ndareje, “Rio Grande o Lerma”
81

El camaledn y la lagartija
82

Desesperanza de la serpiente cascabel
82

Menzheje, “Dueno del agua”
83

Ngite: monstruo del Ndareje, “rio Lerma”
83



Maxut'i, “doncella mazahua”
y Ts'ita Ndeje, “Sefior del agua”
84

Ts'inana: “doncella mazahua”
y Nii i Ts'ita Ndeje, “Madre del sefior del agua”
85

Conclusiones
89

Fuentes consultadas
95






A la memoria colectiva del pueblo llamado a si mismo teetjo faatjo jhiaatjo,
“gente que solamente habla la lengua originaria”, y conocido en el exterior como
mazahua, “duefios de venados’, como grupo misterioso y hermético

que ha trascendido en el espacio y tiempo, con su silencio, desde los

umbrales del contexto mesoamericano hasta la actualidad






Presentacion






Los contenidos de este trabajo constituyen un viaje mas que se
emprende hacia la vida intima del grupo teetjo faatjo jiaatjo, “gente
que solamente habla la lengua originaria’, con el objeto de tener un
encuentro y reencuentro sobre su interioridad y silencio, lo oculto,
misterioso y hermético de su ser, que permita contar con un cono-
cimiento cercano y una comprension del pensar, hacer y convivir, a
partir de la percepcién y concepcién simbdlica del mundo, a efecto de
conocer y explicar como logra concretarse en las diferentes manifes-
taciones socioculturales de la cotidianidad comunitaria.

Se aborda la visién que tienen los mazahuas sobre uno de los
elementos constituyentes de su entorno inmediato como es el mundo
de las serpientes. Aqui se encuentran la naturaleza y la cultura, a partir
de lo cual recupera la concepciéon cosmogénica y la reflexion sobre
su incidencia en el ciclo vital y organizacién social, para modificar
el comportamiento de la sociedad, ademas de influir en otros dmbi-
tos de la cultura propia: estructura econdmica, religién, mitologia
e identidad.

Esta breve investigacion es de corte etnografico, recopila y registra
los textos de la tradicion oral correspondientes a la visién que tienen
sobre las serpientes y su incidencia en el ciclo de vida, y la organiza-
cién sociocultural y religiosa.

En la parte metodoldgica se aplicéd la observacidn participante,
el registro, el trabajo documental, el trabajo de gabinete y de campo
en el espacio que comprende los pueblos riberefios de Ndareje, “Rio
Grande” o Lerma-Santiago, en la subregién, llamada por ellos mismos,
como Yo Me'b'atji “mazahuas habitantes de los llanos”, ubicada en los
valles escalonados de la parte norte del area donde tienen sus asenta-
mientos desde antes de la llegada de los castellanos.

15



El pueblo teetjo faatjo jhaatjo o mazahua, desde su silencio, vive
y construye, convive y se expresa a través de metaforas.

Sea este trabajo un testimonio de su honor, gloria y dignidad, en
el afan de mostrar su sobrevivencia ante el resto de la sociedad que
lo mantiene en la invisibilidad al negarle su existencia en aras de la
politica publica de integracion a la vida del pais.

presentacion



Introduccion






La vision de los pueblos indigenas de mantener una estrecha
relacion con el entorno inmediato y la naturaleza en general estd muy
presente en su comportamiento durante la vida sociocotidiana. Es una
premisa que observan y conservan las poblaciones de origen mesoa-
mericano desde tiempos inmemoriales, hasta la actualidad, contenida
en su cosmogonia.

Este sistema de vida se concreta durante la interacciéon que se da
entre el ser humano y su entorno principalmente con los recursos
naturales que integran su habitat, conformado por seres orgdnicos e
inorganicos de los reinos vegetal, animal y mineral, donde los grupos
humanos son considerados parte integrante de la naturaleza y no la
naturaleza parte de ellos, como queda manifiesto en su imaginario
colectivo, lo cual modifica sus formas de vida.

Durante la época prehispanica, en el amplio y complejo contexto
mesoamericano, los diferentes pueblos tenian una percepcién clara
sobre cada uno de los componentes del entorno inmediato, conforme
fueron cosificando convirtieron los objetos en elementos de uso social,
alimenticio, medicinal, mitico y ritual, inscritos en el pensamiento
cosmogodnico y sociorreligioso, sobre el cual se disefiaron diversos
simbolismos para construir saberes, conocimientos, valores, mitos y
ritos que integran la cosmogonia y cosmologia reflejada actualmente
en la vida de sus herederos.

Uno de los 68 grupos originarios indigenas actuales de México es
el autodenominado Yo teetjo haatjo jhaatjo, “gente que solamente
habla la lengua originaria’, y conocido en el exterior como mazahua,
“duenos venados’, que practicaron una interaccién concreta con los
elementos del medio ambiente inmediato, entre ellos la fauna.

Las serpientes, una de las diversas especies de fauna existentes en
el habitat teetjo naatjo jhaatjo, tuvieron una incidencia tan particular

19



en la vida social cotidiana, cosmogdnica, religiosa, mitica e ideoldgica
del grupo al considerarlas seres divinos por las virtudes benévolas o
malévolas que les significaban.

En general, fue una de las especies de la fauna mesoamericana
mas sacralizada, deificada y venerada que cualquier otro animal del
entorno, como lo atestiguan los registros escritos y literarios conte-
nidos en la mitologia —sistema de pensamiento, fuentes etnohistori-
cas—, representada en los vestigios arqueoldgicos, arquitecténicos,
escultéricos y religiosos, preponderando la serpiente cascabel.

Algunas de estas especies de serpientes —coralillo, cascabel y
alicante, sincoate o mazacoate, principalmente, aunque fueran temi-
das—, llegaron a ser benéficas y sagradas, ademas deificadas y venera-
das como Ts'ita Ndeje “Sefior o Dios del Agua”, al cual le rendian una
serie de rituales con ofrendas y dones durante las diversas etapas del
ano solar o cosmogaonico que coincidian con el ciclo agricola.

En la Tira de la Peregrinacion de los aztecas a su llegada al centro
de México, procedente de Aztlan donde era su lugar de destino, donde
fundaron su majestuosa ciudad de Méxko-Tenochtitlan, segin su
dios Huitzilopochtli, aparecen los dos primeros de los cuatro sacer-
dotes que, ademas de llevar a cuestas en ayates sobre sus espaldas a
sus deidades, llevan en su tocado a las serpientes cascabel y alicante o
mazacoate, respectivamente.

No nos parezca sorprendente la significacién polivalente que
tenian los reptiles para la vida de la comunidad: si fueran benévolas, no
se descarta su representacion simbdlica malévola mediante la visidn
negativa en el mito del Menzheje —me: prefijo posesivo “duerio,
poseedor, propietario” y nzheje “agua’, se traduce como el “Duefio
del Agua”"—, que aparece de formas diferentes en rios, bordos, repre-
sas, ya sea como pez o rana y engafa o encanta, principalmente a los
hombres, para atraparlos y provocarles la muerte por haber transgre-
dido alguna norma que rige la vida de la comunidad.

En el pantedn y en la cosmogonia teetjo fhaatjo jiaatjo, como en
la mayor parte de los pueblos antiguos, predominaba la creencia de
que la creacion del universo en general y del mundo en particular fue

introduccion



una decisién tomada por los dioses, quienes poseen un poder ambi-
valente, es decir, tienen una representacién benévola y otra malévola
sobre las cosas creadas por ellos.

En este sentido,

el misterio de las causas del movimiento astral, de la vida, la reproduc-
cién y la muerte, los fenédmenos naturales, el ser peculiar del hombre y
sus relaciones con otros seres, el por qué de la racionalidad del mundo,
es decir, de su orden y su coherencia, los hombres antiguos recurrieron
a una explicacién sobrenatural, asi surge el mito cosmogédnico, que es
una historia sagrada, el relato del primer acontecimiento tuvo lugar en el
tiempo primordial y sus principales protagonistas son los dioses (Teratol
en Monjaras-Ruiz, 1989: 15-16).

Desede el México antiguo y hasta la actualidad, las diferentes espe-
cies de viboras, serpientes y sierpes cumplian una funcién importante
dentro del ciclo de la vida, en la organizacién social, religiosa, econé-
mica, cosmogodnica y ritual, porque representaban fuerzas naturales
y expresaban las formas de convivencia humana, muy presente en su
sistema de pensamiento.

Los olmecas ya deificaban y ofrendaban a las serpientes, princi-
palmente la de cascabel que la vinculaban con el jaguar, conocido en
mazahua como ndamixi “gato-grande’, por el simbolismo que repre-
sentd en el ciclo vital, salud, mitologia, cosmogonia, sociorreligioso e
ideoldgico; los mayas, teotihuacanos, toltecas-otomianos y mexicas,
tenian templos donde los veneraban.

Entre las ciudades del México prehispanico donde se encontraban
los centros ceremoniales con sus templos dedicados a este ente mitico-
religioso estaban: Chichen Itzd dedicado a Kukulkdn; Teotihuacan a
Quetzalcdatl; Tula en el Coatlaquetzalli, donde se ubicaba el templo de su
sacerdote Quetzalcdatl: “que son unos pilares de la hechura de culebra,
gue tienen la cabeza en el suelo, por pie, y la cola y los cascabeles della
tienen arriba” (Sahagun, 1979: 595), todos ellos evocaban a la “serpiente
emplumada-Quetzalcdatl’, presente en la concepcion mitica.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



Apelando a la filiacién tolteca-otomi de los mazahuas, como entre
los antiguos habitantes de Mesoamérica, es obvio que hayan parti-
cipado en el desarrollo, auge y decadencia de grandes civilizaciones
del Altiplano Central; como tales, compartieron y fueron legatarios
de su produccién sociocultural, como la percepcién que tuvieron de
las serpientes aun presentes en el imaginario o memoria colectiva
mazahua actual, a pesar de todos los embates instrumentados para su
desplazamiento mediante la colonizacién, evangelizacién e integra-
cién a la cultura occidental y nacional, y la homogeneizacion religiosa,
social, cultural y linglistica, consideradas en las politicas publicas para
la construccion del México actual.

El uso que se hacia de cada uno de los tres reptiles que se mencio-
nan marcé también sus diferencias, ya fuesen dafiinos o provechosos,
alimenticios o no consumibles, ofensivos o inofensivos, venenosos y
no venenosos, benéficos o perjudiciales, utiles y no utiles.

El tema del presente trabajo aborda una de las clases de reptiles:
los ofidios, entre las que estan principalmente las serpientes cascabel,
alicante o sincuate y coralillo, cuya presencia en los diferentes dmbitos
de la vida mazahua de filiacion cultural otomi-tolteca, data de mucho
tiempo atras, cuya presencia puede remontarse desde la cosmovisién
teotihuacana.

La metodologia utilizada en esta investigacién, de corte etnogra-
fico, fue el registro de los datos obtenidos in situ, apoyado en fuentes
bibliograficas, trabajo de campo, gabinete, entrevista, comunicacién
personal, observacién participante y la etnosemantica para descifrar
los significados de los contenidos culturales para un acercamiento mas
a la cultura mazahua.

El propdsito trazado consistié en realizar un viaje mas a la profun-
didad de la vida social y religiosa, cosmogodnica y mitica teetjo haatjo
jhaatjo, para contribuir a desentrafar, descifrar, explicar y entender la
cosmovision y el sistema simbdlico, expresado en metaforas con una
connotacion metalingliistica.

Se espera, con este trabajo, brindar otro aporte mas para el cono-
cimiento, reflexién y acercamiento al imaginario colectivo mazahua,

introduccion



mediante consignar y analizar la funcion que cumplen las diver-
sas especies de serpientes en el caricter sensible de este pueblo
otomi-tolteca.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo






Capitulo |
Relacion espacio-temporal
y social






En este trabajo de investigacién se da la explicacion etnogra-
fica y mitoldgica en torno a la funcién y connotacién genérica dentro
del sistema de pensamiento simbdlico de los teetjo Raatjo jiiaatjo.

Los tépicos abordados son: percepcion bioldgica de las serpien-
tes, especies identificadas en la regién, la funcion que cumplen en el
ciclo de vida, organizacioén social y ciclo de vida, salud-enfermedad,
pensamiento sociorreligioso y sensibilidad en sus expresiones artis-
ticas con disefnos plasmados en la indumentaria, danza, musica, li-
teratura, tradicién oral, elementos todos ellos incidentes en el sentido
de pertenencia teetjo faatjo.

El trabajo esta integrado por un conjunto de elementos amalga-
mados en la mitologia mazahua donde cada tematica desarrollada
no puede disgregarse una de otra pues, de lo contrario, se perderia la
ilacién de su tratamiento holistico.

Las tematicas contenidas en los discursos orales que se abordan
constituyen materiales textuales que se adquirieron durante la parti-
cipacion cultural en la comunidad de procedencia, desde el momento
que “me nacié la conciencia’, —como expresé Menchu, maya quiché
guatemalteca—, y decidi escribir las memorias de mi pueblo teetjo
naatjo jhaatjo.

La prospectiva de este trabajo es una forma de visibilizar las mani-
festaciones culturales y simbdlicas presentes en la lengua y cultura
mazahua para procurar su difusion en las nuevas generaciones de
hablantes mazahuas, investigadores y, en general, gente interesada.

Los textos de la tradicién oral que se citan no han sido sometidos al
escrutinio de alguna posicidn tedrica, sino que constituyen materiales
producto de la recopilacién y transcripcion etnogréfica, tal como circu-
lan en el contexto comunitario, donde se crea y se recrea esta oralidad.

27



Los materiales textuales que se tocan constituyen el registro de las
vivencias que tuve en mi lugar de origen, fueron recibidos directa-
mente de mis padres y personas de la comunidad, otras fueron adquiri-
das durante las reuniones familiares alrededor del fogén, y otras de
manera comunitaria en las labores de cosecha, siembra colectiva,
faenas. Ahora que paso un poco mas de las seis décadas de vida me
propongo darlas a conocer.

Como ya se menciong, el tratamiento dado es de corte etnografico
que permitird introducirse en el analisis tedrico y metodolégico de
los discursos que integran la amplia tradiciéon oral, compuestos por
mitos, leyendas, cuentos, historias, creencias, como materia prima
para el trabajo del etnélogo o de otros especialistas.

También, como se ha senalado, el propdsito del presente trabajo,
como en otros ensayos del mismo corte que se han escrito, consiste en
dar a conocer el sistema de pensamiento simbélico desde un enfoque
objetivo émico y ético, es decir, desde dentro y fuera del grupo acerca del
modo de vivir, ser, pensar y quehacer del pueblo teetjo haatjo jhaatjo,
como descendiente del mundo tolteca-otomi, desde la relacién que
tuvo con el entorno y el mundo social en Mesoamérica.

El tratamiento dado a estas tematicas pareciera estar segmentado;
sin embargo, no es asi, por el contrario, forma parte de un todo etno-
cultural mazahua.

Generalidades del hdbitat teetjo naatjo jhaatjo

La relacién del ser humano con la naturaleza ha despertado una gran
preocupacion, interés, reflexion y estudio de muchas disciplinas cienti-
ficas, como la Antropologia, Filosofia, Historia, Etnohistoria, Sociologia,
Mitologia, Religion, Ecologia, Geografia, Linglistica, Etnosemantica,
Filologia, Semiologia, Semantica y Arqueologia lingliistica, entre otras.
Desde la observacion e interaccién del hombre con su medio
ambiente se han generado saberes, conocimientos, valores y sensi-
bilidad artistica, que han permitido satisfacer diversas necesidades, y
también, mediante estas relaciones con el entorno, se han conformado

relacion espacio-temporal y social



las practicas y representaciones simbdlicas y culturales de las comu-
nidades indigenas.

Los elementos fisicos, geograficos, bioldgicos, ecolégicos y huma-
nos, caracteristicos de Mesoamérica, conjugaron ambientes favorables
para el desarrollo de las diversas especies de flora y fauna y grupos
humanos diversos en lengua y cultura. Los variados recursos natura-
les fueron fuentes necesarias no solamente para el consumo humano,
sino que, junto con el fendmeno sociohistérico, propiciaron una
manera particular de vivir y pensar el mundo de forma holistica, de
tal suerte que se “generaba una relacién estrecha entre el ser humano,
la naturaleza, la sociedad y el universo ... y la relacién que se establecia
con algunos animales para mantener y cuidar los ciclos, la naturaleza,
los rituales, las casas y siembras” (Pefia, 2013: 83).

Al revisar, analizar e interpretar el contenido de algunas escasas
fuentes etnohistoéricas de origenes prehispanicos y coloniales afines a
los pueblos otomianos, apoyadas principalmente en los textos narra-
tivos orales, nos transporté a identificar las formas de vida precorte-
siana, donde se han podido encontrar representaciones de diversas
especies de serpientes “en su entorno natural y como elementos miti-
cos en vestiduras (falda de Coatlicue), en la guerra (xiuhcéatl arma
de Huitzilopdchtli), y otras como dioses (Serpiente Emplumada o
Quetzalcdatl)” (Pefia, 2013: 83).

El abordaje de estos temas no nos hace sentir atrapados en el
pasado, por el contrario, propicia la recreacién y creacién para enten-
der nuestro presente, porque en la percepcién cosmogonica e indi-
gena, en general, solamente existe el ayer y el hoy. El futuro es incierto.

Los testimonios, tangibles e intangibles, permiten apreciar los
simbolos iconograficos que representan principalmente a la pozi,
serpiente cascabel o serpiente de fuego, asi como a la ma’sa, serpiente
alicante, y a la jmandajna, serpiente coralillo, y su relacién con las
funciones que cumplian en la organizacién social, pensamiento so-
ciorreligioso, cosmovision, ideologia e identidad nativas.

La relacién cercana y el uso dado a esta especie de ofidios llevéd
a las sociedades mesoamericanas a divinizarlos por su significado

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



simbdlico, ideoldgico y utilitario que representaban como entes sagra-
dos, lo que los llevé a adorarlos y venerarlos. Los multiples dones o
bienes favoreci6 esta concepcidn, a través de las propiedades y benefi-
cios alimentarios, curativos, magico-religiosos, miticos, que les repor-
taba. La presencia de las serpientes y su vinculo con la vida de los seres
humanos es tan antiguo como la misma humanidad.

De esta forma, en Mesoamérica se tenia muy presente la impor-
tancia de las diversas especies de serpientes en los ciclos de vida de los
pueblos, incluso los registraron en sus discursos orales con una fuerte
carga simbodlica e identitaria.

Si se remonta al escenario mesoamericano, a la época de los olme-
cas “los del pais del hule’, civilizaciéon que tuvo su desarrollo en el sur
de Veracruz y Tabasco entre 1200 a 100 a.C., llegamos a identificar la
influencia cultural, y el control politico y econémico que abarcé fuera
de sus fronteras, el Altiplano Central y Centroamérica, durante su
mayor auge que fue de 1200 a 900 a.C.

En esta civilizacion donde “dominaban el tigre y la serpiente
(Ortiz y Rodriguez, 1995: 50), ya encontramos la relacién de un felino
ndamixi, “gato-grande, tigre o jaguar’, con la serpiente cascabel,
relacién mitica que se da después con la simbolizacién de mixcéatl,
“serpiente de nube”: mixi “gato” y céatl “serpiente’, en los pueblos
teotihuacanos, toltecas, otomianos y mexicas del Altiplano Central
mesoamericano.

Ademads, representaba a una “deidad estelar antigua relacionada
con la caza, la guerra y la fecundidad” (Garibay, 2013: 305), vincu-
lado con el personaje mitico de Ehécatl Quetzalcéatl, “Serpiente
Emplumada de Viento’, deidad del viento o aire, estrella de la tarde,
gue sube y baja de las nubes, y como patrén de los caminantes, que les
sefalaba el tiempo y destino de sus caminatas.

Con el surgimiento de Teotihuacan en el siglo Il a.C., marcé el
inicio del Periodo Clasico, como una ciudad maravillosa cosmopo-
lita reinante cuando “la armonia del tiempo y espacio sagrados con el
cosmos fueron creados” (Manzanilla, 1995: 58); se constituyé princi-
palmente en un centro sagrado de peregrinacion y procesiones (Toby

”

relacion espacio-temporal y social



Evans, 2015: 48-53), que logré tener el control y dominio politico y
econdmico de todo el centro de México, del Altiplano Central hasta
Centroamérica.

En el plano religioso se distinguen la peregrinacién y procesion: la
primera es el traslado a pie de los participantes, de lugares distantes
a un centro ceremonial de fuerte atraccién espiritual, a donde se va
individual o colectivamente a entregar ofrendas, dones, a pagar tribu-
tos a las deidades por los favores recibidos, y a pedir beneficios para
conservar la armonia en la familia y en la comunidad.

La procesion es el acto colectivo que consiste en girar alrededor
del centro religioso. El movimiento de los participantes o peregri-
nos se inicia en el corazén de ese recinto cargando a sus deidades,
de izquierda a derecha, hasta tocar las cuatro esquinas de ese centro
ceremonial para llegar nuevamente al punto de partida.

La urbe teotihuacana, como centro maravilloso, tuvo una convic-
cién religiosa y una cosmovisidon que armonizaba con el medio am-
biente. Contaba con una pirdmide dedicada a Quetzalcdatl, “Serpiente
Emplumada’; muy llamativa por su decoraciéon y simbolismo.
Teotihuacdn, como ciudad sagrada de los toltecas, alude al mito donde
se transforman los dioses en Sol y Luna (Garibay, 2013); se caracteri-
zaba como una ciudad cosmopolita, multifamiliar y multiétnica que
conté con una poblacién de 120 a 175 mil habitantes, en una superficie
de 20 kilémetros cuadrados, en cuyos barrios multiénicos se alberga-
ban personas provenientes de otros puntos del escenario mesoameri-
cano para ocuparse en los diversos menesteres del centro religioso, asi
como especialistas de los diferentes oficios para la sustentacién de los
estratos de la metrépoli.

Derivado de sus relaciones con los diversos puntos lejanos de
Mesoamérica y su época como ciudad de gran apogeo —comprendido
durante casi ocho siglos, del 100 a.C. al 700 d.C.—, “la convertia en la
gran metrépoli de Mesoamérica y una de las ciudades mas grandes de
su época” (Cobean: 1995: 12). Fue a fines del Clasico que decayé abrup-
tamente, como otras tantas poco después del siglo viii (700 d.C.), por
causas aun desconocidas.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



Es de destacar que durante este periodo, trescientos afos antes de
la decadencia y el derrumbe de la gran metrépoli teotihuacana en el
siglo viii a. C,, incluso tres siglos atras “aproximadamente en el siglo
v (500 d.C.), el otomi y el mazahua eran la misma lengua” (Palancar,
en el Prélogo al libro de Knapp, 2013).

Conforme al dinamismo de las lenguas, el mazahua al ir variando se
convirtié en dialecto del otomi, pero llegado el momento de escindirse
los mazahuas de los otomies, cultural y linglisticamente, se convir-
tieron en pueblos con culturas y lenguas diferenciadas e indepen-
dientes. Pero es indudable que el mazahua se haya abrevado de las
civilizaciones teotihuacana, tolteca y otomi al participar en el surgi-
miento, auge y decadencia de los toltecas.

Con el derrumbe de Teotihuacan en el siglo viii, d.C., se dio lugar
al desarrollo de la civilizacién tolteca en el Altiplano Central, cuya
capital fue Tula, que alcanzé su auge con el legendario gobernante
Topiltzin Quetzalcdatl “Principe civilizador”.

Los asentamientos de Tula datan de los primeros habitantes que la
poblaron durante los siglos viii y ix (700 al 900) d.C.

La presencia de la civilizacién tolteca en las culturas de Mesoamérica
con Ce Acatl Topiltzin Quetzalcdatl “no sélo se manifiesta en la arqui-
tectura y en la cerdmica, sino en las formas rituales y en la ideologia,
ello fue producto de la expansion de la poblacion —entre los siglos ix
y xi d. C.—, de una serie de alianzas interdindsticas y de un poderoso
sistema de comercio y tributo” (Cobean, 1995: 142-143).

Tula tuvo su apogeo entre los siglos x y xii (900 al 1200 d.C).
Después de la caida de Teotihuacan, Tula se constituy6 en la gran metré-
poli y centro religioso donde convergian las grandes peregrinaciones
y procesiones de los pueblos del centro de Mesoamérica (Jiménez y
Cobean, 2015: 60-65); controlaba gran parte del centro de México.

Si se analiza y se compara el sistema de pensamiento cosmolégico
y cosmogonico de los pueblos teotihuacano y tolteca vemos que tiene
relacién con las expresiones culturales mazahuas. El conocimiento
proviene del andlisis y comparacion de las fuentes etnohistéricas y

relacion espacio-temporal y social



cultura material presentes en la alfareria, arte textil, danza, musica,
tradicién oral, mitologia de la serpiente emplumada.

La celebracion de rituales a las deidades toltecas guarda semejanza
con la tradicién religiosa mazahua, como la adoracién a Ts'ita Jyari,
“Sefor Sol”; Tsinana, “Sefora Luna”; Tansejé, “Luces del amane-
cer”; por igual guardaba relacion con la presentacién de ofrendas a
Yo Méjomi, “Los duefios de la tierra”; Ts'ita Ndeje, “Sefor del Agua”;
Ts'ita Sibi, “Sefor del Fuego”; Tsiita Ndajmi, “Sefior del Viento”;
Ts'ita Jomi, “Sefior y Sefiora Tierra”; que ocurren en los espacios
constituidos por los tres niveles del universo: Jémi, “Mundo”; Jens'e,
“Supramundo”; y Nixua, “Inframundo’, y sus tres dimensiones:
horizontal, perpendicular y vertical, como se sefiala en los trabajos
de quien esto escribe: “Sahumerio y copal: fiesta de los muertos entre
los mazahuas. Una tradicién en la posmodernidad” (Segundo, 2002)
y “El coyote, el perro y el hombre jamigos o enemigos? Algunos
elementos mitoldgicos estructurantes de la organizacién social teetjo
Aaatjo jiiaatjo’, aun inédito.

Se identifica, ademas, una gran influencia en los conocimientos
médicos y la herbolaria, las observaciones astronémicas, el cbmputo
del tiempo y el sistema numérico con base vigesimal, mismos que no
han sido investigados y estudiados ampliamente; poco a poco, estos
conocimientos sufrieron un desplazamiento a la manera occidental
en su practica.

Tula fue el primer Estado que “logré unificar extensas areas de
México y Centroamérica en un gran sistema cultural, y propiciaron
importantes cambios en la religiéon y la ideologia de los pueblos
mesoamericanos, con énfasis en el complejo épico del hombre-dios
Quetzalcdatl” (Cobean, 1995: 143).

Los toltecas “eran buenos cantores y mientras cantaban y danza-
ban usaban atambores y sonajas de palo que llaman ayacachtli”
(Sahagun 1979: 598). Aqui encontramos el antecedente mas directo
de la Danza de sonajas, tradicion dancistica que persiste en la actuali-
dad en algunas poblaciones mazahuas riberefas del rio Lerma, como

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



San Pedro el Alto, Pastores, San Pedro Potla, Maré, del municipio de
Temascalcingo. Esta expresidn artistica es practicada principalmente
por mujeres adultas y ancianas, a la que también se le llama Jneme
Madre “Danza Madre o Danza de las Madres”.

A finales del siglo xii (1100-1199 d.C.) ocurrié que la ciudad de
Tula fue incendiada y abandonada por sus pobladores por deci-
sion del ultimo sacerdote y personaje legendario Huemac Topiltzin
Quetzalcéatl, “Serpiente Emplumada de Nube’, para dirigirse al
mitico Tlapallan; dicho acontecimiento marcé el inicio de la deca-
dencia y el colapso del imperio tolteca.

El ciclo épico de este legendario personaje Topiltzin Quetzalcdatl
“Principe Serpiente Emplumada’, llegé a ser la leyenda central de la
civilizacion mesoamericana, cuya herencia fue mas grande que los
cultos bélicos al dios Huitzilopochtli entre los mexicas.

Encontramos alusion sobre este personaje en el texto narrativo
oral de la cosmogonia mazahua actual, que habla de béma o guéma,
término utilizado para referirse a los “antepasados o ancestros u
hombres antiguos”. El contenido se lee en el relato donde se habla
de los primeros humanos que moraron en la tierra: Mo kjaa neje mo
ngins’i xonijomi “Cuando se cred y se destruyé el mundo y la huma-
nidad” (Segundo Romero, 2014).

El pueblo teetjo faatjo jhaatjo-mazahua, de filiacidn otomiana,
tiene una denotacion y connotacién deificada a estas especies de fauna
gue nos remite al pasado histérico, etnohistérico y mitico, al relacio-
nar su imaginario colectivo e identitario con Teotihuacan y Tula, del
Periodo Clasico, lo que nos hace identificar y reconocer nuestra ascen-
dencia otomi-teotihuacana-tolteca-chichimeca.

Como ya se menciond, en el siglo xii d.C., culmina el Periodo Clasico
con el surgimiento, expansiéon y predominio del imperio mexica en el
Altiplano Central y Centroamérica hasta mediados del siglo xvi de nues-
tra era, cuando opera el contacto entre el Viejo y Nuevo Mundo.

El pueblo azteca también reverencié a la serpiente cascabel como se
muestra en sus producciones artisticas, plasmadas en la arquitectura y
escultura, inscritas en los templos que le eran dedicados. Asi mismo,

relacion espacio-temporal y social



lo registraron en los cédices elaborados antes y durante los primeros
afnos de la era colonial.

Con la invasion hispana, a pesar de lo que significé para todos los
pueblos sometidos, muchas manifestaciones culturales “sobreviven
con nuevos significados y transformados en gran parte al adaptarse a
las nuevas condiciones” (Cobean, 1995: 15). A pesar de los diferentes
procesos de colonizacién a los que fueron sometidos los mazahuas
“este pensamiento persiste en la actualidad. Se crea, se recrea y se rein-
venta en todo momento” (Celote en Knapp, 2013: 10).

A medida que fue afianzandose el proceso de evangelizacién
hispana con la introduccién de las ideas judeocristianas en el pensa-
miento sociorreligioso de los pueblos colonizados, durante los pri-
meros anos de vida colonial, consolidado en los siglos subsecuentes,
se fue adquiriendo un pavor o aversién hacia las diferentes especies de
serpientes o viboras, al grado de no tolerar su presencia, por minima
que ésta fuera.

Al fijarse la premisa de que “las serpientes son del diablo” (Kiemele,
1979: 75), es entonces que simbolizan el origen de la maldad y conno-
tan pecado y prohibicién porque eran representaciones o personi-
ficaciones de Satan en su significacién de “adversario, enemigo o
acusador’, lo que no correspondia a la percepcidn nativa de estas es-
pecies animales.

Varios son los argumentos que sostienen la referencia del origen
otomi-tolteca de los mazahuas, en virtud de que conformaron la base
del gran complejo cultural mesoamericano, antes de los chichimecas
de Xolotl y de los propios aztecas, mexicas o tenochcas.

Entrega de ofrendas: tradicién y legado tolteca

Las expresiones culturales tangibles e intangibles que se encuentran
al incursionar, analizar y comparar las manifestaciones identificadas
en las fuentes etnohistéricas, arqueoldgicas y monumentos escul-
toricos y arquitecténicos, relativos a las culturas teotihuacana, tolteca
y mexica, tienen coincidencias con lo que se maneja en la cultura

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



espiritual que aln persiste en la cosmovision mazahua, como es la
celebracion de rituales y la entrega de ofrendas y practicas de adora-
cion a la pareja primigenia: Ts'ita Jyari, “El Sefior, Padre Venerable o
Dios Sol’, y a Ts'inana, “La Sefiora, Madre Venerable o Diosa Luna’,
plasmados en los monumentos arquitecténicos y escultéricos de
Teotihuacéan, Tula y México-Tenochtitlan.

Al dirigirse reverencialmente a las deidades o sefores se aplica
la palabra Ts'ita: prefijo ts'i-, término reverencial, que significa
“pequeno, chico, reverencia” y ta- de tata “papa, sefor’, se traduce
como “Pequerio Papa, Padre Venerable, Gran Seiior, Dios”.

Con el vocablo Ts'ita se significa el estatus que han adquirido las
personas por su edad, ancianidad, sabiduria, experiencia, poder y
comportamiento arménico observado durante su vida familiar, social
y comunitaria en el mundo terreno. Estas caracterizaciones hacen que
sean divinos y por tal merecedores de reverencias que se prolongan
aun en el mundo sobrenatural para pedir que sean memorados por sus
herederos y familiares. De no cumplirse hacen sentir con severidad
su poder.

Los personajes, sefiores o deidades primigenias sefialadas no sola-
mente cumplian su papel de crear, normar, legitimar, regir, fundar,
ordenar y armonizar el mundo, la humanidad, la sociedad y los
pueblos, sino que también hacian valer su poder de destruir lo creado
en periodos sucesivos.

Esta vision se constituydé como prohibicidn-castigo, elemento
central en las civilizaciones mesoamericanas durante la época prehispa-
nica. Neutralizar o evitar estas sanciones-destrucciones manifestadas
en cataclismos, enfermedades, hambrunas, implicd necesariamente la
existencia de un orden y una armonia, al obedecer a un proceso dialéc-
tico de dar-recibir-dar: la reciprocidad compartida e inevitable para
salvar la vida humana de la propia muerte.

Ofrecer reverencia, respeto, memoria, ofrendas o dones a los
senores significé ra uniji o s’engua yo ts'ita “dar ofrendas a los padres,
sefores o deidades venerables’, que evocaban a los antepasados o

relacion espacio-temporal y social



ancestros. El término s'éngua traducido es el “objeto con lo que se
saluda”y proviene del verbo zengua “saludar, ofrendar”.

Este hecho constituye un compromiso que se establece entre éstos
y quienes quieren conseguir un beneficio, con el deber de llevar y
tener una vida individual y socialmente ordenada y armdnica, para
tener derecho a disfrutar los dones recibidos de los primeros, lo que
parece ser un comportamiento adecuado o equilibrado al dar-recibir-
dar, con el consabido deber y compromiso de hacer cumplir la reci-
procidad establecida.

Este comportamiento, adecuado, también apela limites que evita la
presencia del caos o desorden. A cambio de los bienes recibidos, retri-
buye reciprocamente mediante la entrega de ofrendas, lo que garantiza
evitar la sancion o castigo, el caos, el desorden, la destruccién y la fata-
lidad, por el no cumplimiento de la entrega de dones.

Asi vemos que el don es el elemento de vinculacién entre los agen-
tes terrenales y sobrenaturales, entre los hombres y los ancestros
o deidades.

La entrega de las ofrendas a los ts'ita “sefiores’, quienes han alcan-
zado ese privilegio de serlo, implica que los descendientes deben
retribuirles y agradecerles por el manejo y disfrute de los bienes que
han heredado de ellos. En este sentido, el don con el consabido ida y
vuelta representa el elemento vinculatorio entre los seres sobrena-
turales ancestros y los familiares terrenales, es decir, lo humano con
lo divino, lo natural y sobrenatural, donde ko'si o za’ki “estd de por
medio anteponer la vida”. Con ello se evita que los ancestros influyan
en la vida, posesiondndose del cuerpo de los descendientes.

Como se puede observar, lo que mas se persigue es la circula-
cién armodnica de los bienes materiales legados por los antepasados,
mismos que son disfrutados por los herederos. Se advierte la infaltable
celebracién de ceremonias rituales que “eran medidas que tomaba el
grupo o la familia para propiciar el espiritu del muerto, para evitar que
se creyera olvidado y en venganza enviaria desde el mas alla enferme-
dades y muertes” (Dahlgren, 1976: 693).

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



La relacién dialéctica y reciproca entre el dar y recibir dones propicia
el orden y la armonia e impide la presentacion del caos y la confusién.
No cumplir este acto de ofrecimiento trae como consecuencia que los
descendientes sean objeto de ra Ziri yo pale “van a ser agarrados, atrapa-
dos o posesionados por los espiritus de los abuelos o ancestros’, lo cual
significa que las almas de los ancestros difuntos se introducen en el cuerpo
de los familiares directos del grupo de parentesco: cdnyuge, hijos, nietos
y bisnietos, para apropiarse de ellos; al posesionarlos les provocan dafios,
desequilibrios en la salud, enfermedades y, quiza, incluso la muerte.

A efecto de contrarrestar estas consecuencias negativas se hace
necesario realizar rituales a cargo del los i’'emé “iniciados o predesti-
nados’, ellos hacen uso de los dones o poderes que les han sido entre-
gados con sentido espiritual. Se les conoce como yo mbari “sabedor,
conocedor” o yo ndambari “los grandes sabios o grandes conoce-
dores’, los sacerdotes, los detentadores de la sabiduria ancestral. Con
su mediacion, ayudan a cumplir la entrega reciproca de las ofrendas
que apacigua la ira de los ancestros o sefiores.

La figura de estos personajes, que tuvo un papel fundamental en
la sociedad prehispanica, fue defenestrada por la Iglesia colonial cate-
gorizdndolos como hechiceros, brujos, chamanes, curanderos; los
consideraron representantes del mismo demonio y sus actividades
fueron tomadas como diabdlicas.

Dejar de cumplir estos deberes memorables con las deidades o
ancestros representa un “comportamiento inadecuado” de las perso-
nas que saben las consecuencias rigidas y por tanto sancionables,
porque denotan compromisos y connotan limites, que deben asumir
quienes estan propensos a cometer, provocar o transgredir las conduc-
tas aprobadas por la comunidad y los agentes sobrenaturales.

El hecho de la entrega de ofrendas lleva a la reparacion de la “trans-
gresion de esta norma que implica la circulacién de dones, como
fundamento del hecho social. Si no circulan los bienes reina el desor-
den. En la transmisién descansa la convivencia (humana) y sobrena-
tural armoénica” (Campos, 1982: 214).

relacion espacio-temporal y social



Ademas de ofrendar a Ts'ita Jyari, “Sefior o Padre Sol’, en su advo-
cacion al Sefior del Fuego y a Ts'inana, “Sefiora o Madre Luna’, como
pareja primigenia, también veneraban a otros sefiores o deidades co-
mo: Ts'ita Ndeje, “Sefior del Agua”; Ts'ita Ndajmi, “Sefor del Viento”;
Ts'ita Jomi, “Sefor y Senora Tierra”; Ts'ita Sibi, “Sefor del Fuego’,
cuyo poder se deja sentir en un nivel social y comunitario, en tanto que
el de los ancestros ocurre solamente en un nivel familiar.

La descripcion de estas expresiones socioculturales, contenidas
en las fuentes y discursos orales manejados en este trabajo, permite
identificar y comparar los elementos de la cosmogonia mazahua que,
como grupo otopame, tiene en comun con los conceptos de la cosmo-
visidn y patrones culturales teotihuacanos, toltecas y otomies, como
se puede notar en los relatos orales citados.

El posicionamiento que se adopta lleva a considerar que los maza-
huas y otomies provienen de los toltecas; probablemente ya formaban
parte de los multifamiliares étnicos de Teotihuacan, donde ya se contaba
con poblacién mazahua, escasamente diferenciada de los otomies.

Lo anterior, hace pensar en la participacién directa de la fundacién,
mas tarde, de Tula en el siglo viii, que alcanzé su “apogeo entre el 1000
y 1150 d.C,, durante la época Clasica” (Cobean, 1995: 14). De esta forma,
gente mazahua fue participe en el surgimiento, ascenso y apogeo de
las ciudades y la metrépoli de Teotihuacan y Tula, hasta el derrumbe
o decadencia de ambas urbes, cuyas causas permanecen en lo arcano.

No solamente se debe apoyar en los hallazgos de la arqueolo-
gia, sino que se puede recurrir a los aportes tedricos y metodolégi-
cos de otras disciplinas cientificas como la Etnohistoria, Historia,
Etnolinguistica, Filologia, Geografia fisica y humana, ademas de la
tradicién oral nativa y, por qué no, de los herederos vivientes, pensan-
tes y actuantes, entre otras fuentes, para ayudar a desentrafar lo que
aun constituyen misterios.

El pueblo mazahua, como grupo otomiano del Altiplano Central,
reclama recibir influencia y ser heredera de la cultura tolteca, que tuvo
su apogeo en Tula durante los siglos x al xii d.C,, en virtud de que una
amplia gama de patrones de las expresiones de la cultura tolteca es

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



coincidente en sus particularidades con la cultura mazahua actual, ya
haya sido producto de actos de contacto, dominio, relaciones comer-
ciales y militares, tributarias o de servidumbre.

Teotihuacan y Tula, durante sus épocas de esplendor, controlaron
gran parte de los pueblos del centro de México como grandes metrépo-
lis; una fue primero y otra después. Sus areas de influencia abarcaron
centenares de kildbmetros a su alrededor, lo que confirman las palabras
del misionero franciscano Bernardino de Sahagun: “en todas partes de la
Nueva Espana donde se han hallado sus obras ... es casi por todas partes
estuvieron derramados los dichos toltecas” (1979: 596); mas alla de los
confines que los propios mexicas no pudieron subyugar en su momento.

El desarrollo de Tula se tuvo como un referente histérico-cultural,
detond y provocé la transformacion de los pueblos del altiplano meso-
americano, con procesos interrelacionados, a través de “la expansién
de poblaciones toltecas de habla nahua [a veces de habla otomi], ... asi
de importantes cambios en la religiéon y la ideologia” (Cobean, 1995:
143), como tal se encuentra en el remanente del hombre-Dios Huémac
Ce Acatl Topiltzin Quetzalcéatl “Serpiente Emplumada’.

De los toltecas se les menciona “como buenos hombres y allegados
a la virtud, y su manera de hablar y saludarse unos a otros era: sefior, y
sefior hermano mayor, y sefor hermano menor” (Sahagun, 1979: 597),
valores que suelen persistir en algunos pueblos mazahuas considera-
dos culturalmente tradicionalistas.

Respecto al espacio geografico de asentamiento tradicional, los
propios mazahuas consideran dos nichos ecolégicos en su habitat:
la subregién norte y la subregién sur. La subregiéon norte, frontera
con los otomies, comprende pueblos de los municipios de Jiquipilco,
Ixtlahuaca, Jocotitlan, Atlacomulco, Temascalcingo y El Oro. La
geografia esta conformada generalmente por llanos y planicies esca-
lonadas de sureste a noroeste, con pequenas elevaciones y cadenas
de serranias que la circundan, siguiendo el curso de Ndareje “Agua
grande, Rio Grande o Lerma’, y se ubican a uno y otro lado de este
agente fluvial, que la atraviesa de sureste a noroeste, de acuerdo con
ello son nombrados por los mazahuas de las zonas boscosas de la

relacion espacio-temporal y social



subregién sur como yo meb'atji, “los mazahuas habitantes origi-
narios o duefio de los llanos”.

Es en esta zona donde se han hallado e identificado, en gran medida,
las evidencias arqueoldgicas con presencia de sitios con cultura ma-
terial de una posible presencia olmeca, pero con mas influencia teoti-
huacana y tolteca (Gutiérrez de Limén, 1979). A pesar de haber sido
localizados diferentes sitios con asentamientos prehispanicos no se
han llevado a cabo trabajos de exploracién, recuperacién y estudio a
fondo de la cultura material.

Yo me’b’atji, “los mazahuas o gente de los llanos’, llaman a sus
hermanos de la subregién boscosa del sur Yo mentr'eje, yo mentr'e o
yo me'ch’ejé, “los mazahuas habitantes originarios o duefios de los
montes”. Esta subregidn se caracteriza por ser montafosa, poblada
por una exuberante vegetacién propia de los bosques: pinos, oyame-
les, cedros, madrofos, encinos, con una variada fauna y flora. Es preci-
samente la subregidn norte la considerada por Celote y Knapp como
la cuna (2013) donde se hablé el mazahua antiguo.

En esta parte de la zona mazahua, los asentamientos fueron ocupa-
dos tardiamente como resultado de la dispersiéon y expansion de la
poblacién hacia el sur, poniente y oriente de Michoacan para evitar el
dominio y sujecién de los mexicas, pero, a su vez, fueron utilizados
por los purépechas como fuerzas de avanzada en las acciones militares
durante la época prehispanica contra los aztecas y, mas tarde, por la
colonizacion hispana en el siglo xvi. En esta segunda subregién son
escasos los sitios de asentamiento y evidencias de cultura material
como los hallazgos reportados por Reinhold (1981) en Valle de Bravo.

Los procesos de expansion y dispersidn generados, asi como los
desplazamientos y contactos que tuvieron con otros grupos como
los otomies, matlatzincas, nahuas y purépechas, ocasionaron los
cambios culturales y linglisticos notorios en el aspecto fonético,
morfolégico, semdéntico y dialectoldgicos en la lengua jhatjo/jiartjo
que identifican las zonas norte, sur y este de Michoacan.

Varias son las razones argumentativas que sostienen estas referen-
cias, en virtud de que conformaron la base del gran complejo cultural

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



mesoamericano, antes de los chichimecas de Xélotl y de los propios
aztecas, mexicas o tenochcas e hispanos.

Reptiles y ofidios

Conforme a la visién taxondémica cientifica sobre la orden de los
reptiles a la que pertenecen los ofidios, que a la vez comprenden las
diversas especies de serpientes, reinen multiples caracteristicas: ser
animales vertebrados, con piel escamosa, seca, queratinizada y gruesa,
gue se mudan periédicamente; son de sangre fria, oviparos y su res-
piracién pulmonar; la mayoria tiene dientes y reptan o se arrastran.
Las escamas, cuando son de serpientes grandes y longevas, se aseme-
jan a las plumas de las aves, de ahi el mito de Quetzalcdatl. En México
existen cerca de 393 especies. En el presente trabajo, las serpientes que
se hallan en el area se citan con su nombre cientifico y en espafiol para
su mejor identificacion.

Vibora, serpiente y sierpe: visién etnotaxondmica
teetjo naatjo jhaatjo

Los conceptos de vibora, serpiente y sierpe en la cultura mazahua
son conocidos con la denominacién genérica de k'ijmi, vocablo que
se utiliza para nombrar a estos reptiles como especies animales que
al desplazarse se arrastran o reptan, y manifiestan comportamien-
tos especificos de supervivencia en el habitat y de interaccidon con el
ser humano, sobre las cuales existe una percepciéon que se construye
social y colectivamente, que integra la cosmovision, la ideologia y la
memoria colectiva teetjo Raatjo jiiaatjo.

El término k'ijmi se usa para denominar a todas las clases de viboras
sin importar si son culebras, serpientes o sierpes. Desde la perspectiva
mazahua hay cierta diferencia en los contenidos semanticos que atafie
a cada una de las denominaciones de las especies mencionadas.

Con el vocablo vibora se sefala a las culebras mas pequenas, el
de serpiente se utiliza para designar a una especie mas grande que la

relacion espacio-temporal y social



culebra o vibora, y la denominacién de sierpe se refiere a otra clase
todavia mas grande y corresponde solamente a la serpiente cascabel,
cuya representaciéon conduce a lo mitico.

La vision que se tiene de la serpiente cascabel proviene de la percep-
cién que trasciende en lo mitico acerca de la metamorfosis que sufre
en su aspecto fisico: tiene transmutaciones fisicas de reptil, ave y gato,
con una fuerza enorme y desctructiva; vive en los riscos, las partes
mas apartadas e impenetrables de las sierras, lo que le da esa conno-
tacion mitolégica.

Se ha mencionado la relacién que existe entre las culturas mazahua,
teotihuacana y tolteca pues comulgan, en gran medida, en su cosmovi-
sibn, como se podra notar en el tratamiento que se da a la caracteriza-
cion y clasificacion de los ofidios existentes en el habitat, en especial a
tres de ellas: k'ijmi pozi, “serpiente cascabel”; k'ijmi ma’sa, “serpiente
alicante o sincuate”; y jmandajna, “flor falsa” o serpiente coralillo.

En general, todas las especies de viboras se caracterizan por ser
oviparas, rastreras y de sangre fria. La descripcién que se hace de cada
una de las tres viboras mencionadas nos lleva a ofrecer un panorama
de contextualizacion del habitat y consideracidn bioldgica y ecolégica
que se tiene de ellas. Cabe destacar, también, las principales caracte-
risticas que manifiestan: aspecto fisico, comportamiento e influencia
en la vida social, magico-religiosa, cultural e ideoldgica de los teetjo
naatjo jhaatjo.

Las principales especies de viboras identificadas en la regién maza-
hua se citan aqui con sus respectivos nombres en mazahua y espa-
fol, asi como su denominacién cientifica, con una breve explicacién
cultural sobre su caracterizaciéon en benignos y perjudiciales, ofensi-
vos e inofensivos, Utiles y no utiles, venenosos y no venenosos, y el
comportamiento que adoptan en su relaciéon con el hombre.

Desde el punto de vista de los mazahuas se clasifican como vene-
nosas: dyak'ijmi o tunk’ijmi, “trompa de puerco”; jixdyeb'e, “silba-
lluvia”; pozi, “serpiente de cascabel” (Crotalus basiliscus), y jmandajna,
“serpiente coralillo o flor falsa” (Micrurus corallinus). Los no vene-
nosos son: xixkald, “culebra de agua” (Erythrolamprus semi-aureus);

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



ndank’ijmi, “chirrionera o culebra de pastizal” (Philodryas patagonien-
sis), y ma'sa “serpiente alicante” (Boa constrictor).

Cabe destacar que se habla de la existencia de una serpiente blanca con
una longitud aproximada de entre uno y dos metros que se desplazaba
sobre el pastizal. A decir de la gente “parecia un listén blanco” y corre-
teaba a las personas, era muy temida y venenosa, misma que se extinguio.

Al adentrarse en la mitologia mazahua relativa a las serpientes se
percata que permanece una serie de creencias como: “cuando la vibora
saca la lengua‘bifida’ esta chupando la sangre de la gente, aunque esté
lejos la persona” (Kiemele, 1979: 75).

Algunas especies de reptiles como los saurios no pertenecen a este
phylum, pero se citan aqui para conocer las creencias que sobre ellas se
han construido, ya que resulta importante mencionarlas por la simbo-
lizacion que tienen para la vida mazahua entre las que se encuentran:
s'ikji, “lagartija llanera”; ts'is'ikji, “camaleén’, y korga o yirga “lagar-
tija” (Ameiva chrysolaema).

La convivencia del ser humano con estos reptiles ha sido casi
cercana, basandose en el uso que puede hacerse de sus partes para
el consumo alimenticio, medicinal para la prevencién o curacién de
algunas enfermedades, y su significado en el pensamiento sociorreli-
gioso. Ante la ofensiva humana, se resisten a ser atacados y la respuesta
que ofrecen es la defensa mediante el dafio que pueden causar, el
miedo o su veneno al mostrarse temibles, agresivos y “de mal agtiero”

La vibora chirrionera ndank’ijmi, “vibora grande”, presenta un
color verde y negruzco, no tiene cascabeles, es la mas larga y delgada,
puede medir hasta un metro y medio, tiene una cola finisima, se arras-
tra muy veloz por los pastizales y pedregales; se alimenta de ratas,
ranas, sapos, gusanos y moscos.

Esta, como todas las viboras, no soporta la proximidad humana, si
no es advertida su presencia y se pasa de forma involuntaria por el lugar
donde se encuentra, golpea fuertemente en las piernas de las personas
dejandolas marcadas o chicoteadas; quienes han experimentado esto
refieren que la sensacion producida es similar a un golpe dado con un
latigo de cuero.

relacion espacio-temporal y social



La xixkala, o culebra de agua, es generalmente mansa e inofensiva;
tiene un color verdoso con rayas negras y blancas en el dorso; no es
venenosa; se alimenta de gusanos, acociles, moscas, peces pequefos;
causa miedo con sdlo verla para quienes no la encuentran con frecuen-
cia; mide aproximadamente entre 30 y 50 centimetros.

La serpiente llamada dyak'ijmi o tunk’ijmi, “vibora parda’, también
conocida como “trompa de puerco’, para salvarse de sus depredadores
finge estar muerta con el dorso hacia arriba; cuando se han retirado
vuelve a su posicién ventral; llega a medir de 15 a 25 centimetros apro-
ximadamente; vive en los lugares pedregosos; su cromdtica mimetiza
con el color de las piedras; es venenosa y aparece generalmente en
Zanto, “época de lluvias”

La vibora conocida como jixdyeb's, “silba-lluvia’, vive en los montes.
Silba durante las noches en la época de lluvias, de ahi su denominacién
en mazahua; se cree que lo hace para llamar a la lluvia. Es muy pequefia,
su extensién puede medir de 10 a 15 centimetros, y venenosa.

La serpiente llamada jmandajna “flor falsa o coralillo”, debe su
nombre al mimetismo que adopta su colorido; vive en los montes o
lugares pedregosos, es vistosa y notoria por sus anillos en rojo, amari-
llo y negro; no es gruesa, mide de metro a metro y medio; se alimenta
de insectos, moscas, arafas; es temible y sumamente venenosa.

De todas las especies que forman parte de la fauna de la regién
mazahua, aqui solamente se describira a dos de ellas: la pozi, “serpiente
cascabel’, y la ma'sa, “serpiente alicante’, por su fuerte presencia en
el ciclo de vida, estructura de la organizacién social, pensamiento
cosmogdnico y magico-religioso, mitico y simbdlico, cultural, ideo-
I6gico e identitario teetjo Nnaatjo jhaatjo.

Serpiente cascabel
El nombre pozi, “serpiente cascabel’, proviene de la palabra poxi que
significa “pardo’, es decir, tirando a negro como de aspecto sucio. Su

color oscuro y parduzco se mimetiza con el color de la tierra. Este
ofidio es grueso y grande, mide aproximadamente entre 50 y 80

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



centimetros de longitud, y de 4 a 6 centimetros de grosor. Presenta
un aspecto temible, es muy venenosa, de un comportamiento manso
y ovipara. Sus huevos son parecidos a los de las demas viboras, blan-
dos —su textura puede equiparse a la de un globo lleno con agua—,
en cada camada se crian de 8 a 12 viboreznos. Esta especie tiene una
vida de entre 8 y 12 afios.

Desde la percepcion de la gente teetjo fAaatjo jhaatjo, la edad se mide
por la cantidad de konxi, “eslabones o cascabeles’, que le salen sobre
la cola. Se cree que cada cascabel representa un afo de vida; su longe-
vidad se alude con la expresion: ya fusi o Aus’, “estd madura, ma-
dura’, lo que quiere decir que ya alcanzd el ciclo de vida madura, carac-
teristica que conduce al plano mitoldgico.

En la tradicién oral mazahua existe la creencia de que a medida que
esta serpiente se hace mas longeva va acortando su extension, se va achi-
cando, cambia de forma, tamafo y comportamiento, hasta llegar a adop-
tar las caracteristicas del mixi “gato”; adquiere una posicién sedente y le
salen plumas en lugar de escamas o pelambre de gato; vuela, sube y baja
de las nubes cuando se presentan las colas de agua o tornados.

El comportamiento y denominacién que manifiesta el mitico
Quetzalcdatl “Serpiente emplumada gatuna de nube’, “Sefor vy
Dios", es el “nombre que también recibia el sacerdote de los toltecas
que le servia a esta deidad” (Sahagun 1979: 598), y al legendario ultimo
gobernante de Tula.

Como se puede notar, la concepcién cosmogédnica y mitoldgica
mazahua tiene sus antecedentes en la cosmovision olmeca, teotihua-
cana y tolteca, nos remite al mitico Mixcoatl, “Serpiente gatuna de
nube’, ya mencionado anteriormente. Conforme a las caracteristi-
cas de transmutacién sefaladas, “esta sierpe mora en las montanas
muy &speras, cuando llega a edad perfecta recdégese en algun lugar o
cueva, y desde alli, sin salir fuera, atrae con el anhélito conejos y aves”
(Sahagun, 1979: 652).

El mito de Mixcéatl corresponde a “la serpiente de nube, de esta
manera es torbellino de vapores, fendmeno atmosférico conocido bajo
el nombre de [tornado]” (Simedn, 1988: 279). La palabra mixcdatl,

relacion espacio-temporal y social



’

desde su etimologia nahuatl, se compone de missi, miston “gato’,
mistli “felino gato montés” (Herndndez, 2000: 166), y cdatl “vibora,
serpiente o sierpe”.

Mientras que en la lengua Jiatjo recibe el nombre de K'ijmi Ngomi,
“Serpiente (gatuna) de nube”, su correspondiente denominacién
magica y religiosa denota a Ts'ita Ndajmi, “Sefior del Viento’, y en
el sistema cosmogodnico teotihuacano, tolteca y nahua representa a
Ehécatl Quetzalcéatl, “Serpiente Emplumada de Viento”.

Durante la presencia de lluvias torrenciales acompanadas de nubarro-
nes, centellas, reldampagos, rayos y vientos, aparecen las llamadas colas
de agua, que en mazahua se denominan ra s'id" k'ijmi, “van a colgarse
las viboras", éstas son remolinos formados por nubes y agua y tienen
una fuerza enorme, bajan del cielo y llegan a tocar la tierra. Ocasionan
graves dafos como inundaciones, destrozos de sembradios de maiz,
derrumbes, pérdidas de vidas humanas y animales. Arrasan con todo
lo que encuentran a su paso.

Las colas de agua son de dos tipos: 1) las blanquecinas que corres-
ponden a la serpiente de cascabel blanca; son menos peligrosas, y 2) las
negruzcas que atanen a las serpientes de cascabel pardas. Estas ultimas
producen ventarrones, turbulencias y tornados muy peligrosos que
causan grandes desastres.

Vistos los enormes dafos provocados en la vida humana, propie-
dades y sembradios, los otomianos mazahuas, otomies, matlatzincas
construyeron oratorios en la cima de los montes donde se veneraba
a Ts'ita Ndajmi, “Sefor del Viento”, para contener, precisamente, la
fuerza de las serpientes: los vientos.

Las caracteristicas mencionadas conducen a identificar al mitico
Mixcdatl, “Serpiente gatuna” o “Serpiente de nube’, el Ehécatl-Quet-
zalcéatl de la concepcidon mitolégica tolteca que se venerd en
Teotihuacan. La personificacidon de este mito se presenta en el legen-
dario principe civilizador Huemac Ce-Acatl Topiltzin Quetzalcoatl,
hombre-sacerdote-Dios, en Tula, mas tarde en México-Tenochtitlan.

La adoracion a Mixcéatl en el ambito religioso representaba entre
los otomi-mazahua-toltecas: “la divinidad de la caza, venerada

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo

47



principalmente por los otomies y los chichimecas. Los mexicanos le
habian consagrado dos templos, uno de los cuales llevaba el nombre de
Teotlalpan. A ese dios se le ofrecian liebres, conejos, etcétera. Su fiesta
se celebraba a principios del mes Quecholli” (Simedn, 1988: 279).
Asimismo, este nombre de Mixcdatl se le adjudicé a una poblacién
situada a las orillas del Lago de Texcoco: Mixcoac, en las proximidades
de México-Tenochtitlan.

Serpiente alicante o sincoate

La serpiente ma’sa es el reptil mas grande y grueso que se encuentra
en el territorio mazahua. No tiene eslabones en la cola; puede tener
una longitud de hasta 150 centimetros de largo, con un grosor aproxi-
mado de 7 centimetros; presenta un color pardo leonado y oscuro, no
es venenoso, es constrictor. Suele ir tras la gente; su presencia causa
pavor. En el dorso lleva disefios circulares que semejan monedas, de
ahi que también simboliza el dinero, pero no de cualquier tipo, sino
monedas de oro.
Esta serpiente se menciona en las cronicas y fuentes coloniales como

mazacdatl o mazacéhuatl. Es grande y gorda y no hace mal, es culebra
cervina, vive en los riscos y en las zonas semidridas. La serpiente es del
grueso del muslo y a veces del cuerpo humano entero, y hasta de veinte
pasos de largo, con manchas de color pardo tirando a negro y otras leona-
das; tiene cabeza como de ciervo, de donde le viene el nombre a menos que
éste se le haya dado por los cuernos que segun dicen, le nacen en la vejez,
y que son muy eficaces para excitar la actividad genésica (Hernédndez en
Macazaga, 1985: 70).

Otra especie de “mazacéatl tiene cabeza cervina y se muestra
domesticada, una mansedumbre como de ciervo, pero es menor y
con manchas amarillentas y negruzcas” (Herndndez en Macazaga,
1985:70).

relacion espacio-temporal y social



Circula la creencia de que a ciertas personas k'o ni dyenje ra chot,
“personas predestinadas a encontrarla’, tienen suerte de encontrar y reci-
bir un tesoro que ha adoptado la forma de la serpiente con aspecto relu-
ciente, es decir, las monedas doradas en forma de reptil. Si esta persona
larecoge y se la lleva a su casa, al llegar ya se habra convertido en oro.

En el tiempo de los mercaderes o arrieros se realizaban los inter-
cambios comerciales recorriendo grandes distancias a pie de pueblo
en pueblo. Como no habia bancos, el dinero obtenido de las transac-
ciones comerciales, de la compraventa de productos agricolas, anima-
les, artesanias, frutas, aguardiente, verduras, circulaba por tierra y era
guardado por ellos mismos.

Ante el temor a los robos cometidos por los salteadores de cami-
nos que se escondian por las rutas de comercio y los caminos reales,
aprovechando los momentos de convulsiones sociales para robar, los
mercaderes y arrieros de antaio enterraban su dinero o traian cargando
las monedas de oro en una especie de faja o canana cefiida al cinto. Esta
faja adquirié la simbolizacion de la serpiente alicante.

La vibora ma’'sa, “serpiente alicante”, en la lengua faatjo jiaatjo-
mazahua resulta de la eufonizaciéon del vocablo nahuatl mazacoéatl,
palabra que se compone de mazatl, “venado’, serpiente cervina, porque
“tiene en la cabeza cuernos como ciervo” (Sahagun, 1979: 652), y
coatl, “serpiente’, y se traduce como “serpiente-venado”.

Acerca del vocablo mazahua “gente o duefio de venados”, genti-
licio utilizado por los nahuas para nombrar a los miembros de esta
etnia, hipotéticamente puede provenir de la denominacién despectiva
gue los otomies acuiaron para nombrar a los miembros de este grupo,
cuyos integrantes practicaban “una lengua inentendible”, “hablaban
como ciervos”. Esta denominacién la retomarian los nahuas para
llamarlos mazahuas, es decir, “poseedores de venado”.

Este grupo que se asienta en el centro, oeste y noroeste del Valle
de Toluca y este de Michoacdn, se autonombra Yo tee haatjo jhaatjo,
“las personas que hablan la lengua originaria solamente”. El argu-
mento anterior nos explica que existen dos nombres para designar a

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo

49



los mazahuas y a los demas grupos indigenas de México: uno que se
da la propia comunidad y otro que se les impone.

En Mesoamérica “existia muy difundido el habito de generalizar
sobre el ser y caracter, las costumbres y el pais de los distintos pueblos.
Estas situaciones dieron muestra los alumnos mexicas de Sahagun”
(Dahlgren,1976: 691). La misma autora sostiene que los aztecas decian:

los otomies eran recios labradores, pero holgazanes cazando conejos y
agujereando magueyes; las mujeres y hombres totonacas andaban siem-
pre muy atildados, eran curiosos y buenos cantores, bailaban con gracia 'y
lindos meneos, tomaban buenos guisados; admiraban los tejidos y joyas
de los huastecos; la habilidad como carpinteros, entalladores y lapidarios
de los purépechas, pero consideraban que ambos grupos se vestian desho-
nestamente y hacian comida para dos, tres hasta ocho dias por no hacerla
cada dia; la forma de usar los maleficios y hechicerias de los ocuiltecas de
la regién de Chalma, y los mayas criticaban duramente la falta de mesura
en el modo de vivir de los inmigrantes toltecas (Dahlgren, 19676: 691).

Sobre la capacidad de esta serpiente alicante de atraer a su presa se
lee en una crénica colonial de 1585 lo siguiente:

Dicese comunmente que hay en lo de México unas culebras muy grandes,
que con solo el anhélito o resuello detienen y atraen asi un conejo y aun
un venado, y de esta manera cazan y se sustentan y afirman que si con una
espada u otra cosa aguda las cortasen ese anhélito, que luego reventarian
y esto ha sucedido (Ciudad Real, 1976: 58).

El variado repertorio de la tradicién oral mazahua se cita en la
siguiente anécdota:

Una tarde después de haber caido un aguacero, salimos de caceria hacia la
falda del monte, la parte deshabitada de la comunidad. ibamos muy aten-
tos con la escopeta preparada para que en cuanto apareciera un conejo o
ardilla para cazarlos. De pronto escuchamos ruidos extraios provenientes

relacion espacio-temporal y social



de unos matorrales, caminamos sigilosamente, poco a poco nos acerca-
mos hacia donde provenian los ruidos, para nuestra sorpresa estabamos
ante una escena inesperada. Una serpiente alicante estaba tirada inmévil
con el hocico muy abierto, frente a la cual se encontraba un conejo que
brincaba de un lado para otro, como resistiendo a ser jalado y devorado
vivo por la vibora. Fue cuando le tiramos a matar, quiza con la detonacion
termino el efecto del vaho que tenia hipnotizada a la presa, momento que
fue aprovechado por el conejo para huir y salvarse de una cruel muerte.
En otra ocasion hallamos a otra serpiente con el cuerpo muy abultado, la
matamos, la abrimos y encontramos una zorra entera que apenas habia
sido devorada (testimonio del cazador mazahua Felipe Agustin Pérez
de 65 afnos de edad; julio de 1985).

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo






Capitulo I
Serpientes, organizacion
social y pensamiento
sociorreligioso mazahua






Cualquier tematica que se trate de la cultura teetjo haatjo jhaa-tjo
pareciera estar segmentada, sin embargo no es asi, por el contrario, se
trata de un todo etnocultural. Como se podra advertir, estd permeada
del pensamiento cosmogodnico en virtud de que la gama de tépicos
interrelacionados se mueve desde un enfoque holistico.

El pueblo mazahua no se ha movido en una insula, muestra ser
una sociedad dinamica desde su contexto de interrelaciones con otros
pueblos de su entorno, proceso social que lo ha hecho ser a si mismo
y diferenciado de los otros.

Organizacion social

Todo grupo humano elabora normas, principios y reglas que rigen la
armonia, el orden y la sancién entre sus miembros. La organizacién
social mazahua estd compuesta por la unidad doméstica dada por la
familia nuclear y extensa, estructura que tiene sus cimientos con la
formalizacién de la alianza matrimonial entre un hombre y una mujer.
Se hacia prevalecer la monogamia sobre la poligamia, quiza esta ultima
era aceptada solamente entre las élites o clases gobernantes: tener
varias mujeres, concubinas e hijos, pero se evitaba la promiscuidad y
se castigaba severamente el adulterio.

Los deberes y derechos individuales y la vida en grupo variaban de
acuerdo con la edad, estatus y funcidn social que las personas tenian
dentro de su comunidad.

La infidelidad de las parejas es una conducta que ha acomparado al
ser humano alo largo de la historia. Cabe decir que, a pesar de las normas
de conducta establecidas, no somos monégamos por naturaleza. Los
mazahuas, para normar y mantener el comportamiento monoga-
mico de las alianzas matrimoniales, disefiaron formas especiales de

55



sancionarlas, una de ellas, ubicada en el plano mitico, consiste en la
metamorfosis que adopta el hombre en reptil y de reptil en humano
para los cényuges que han transgredido los canones establecidos sobre
el matrimonio.

Una forma necesaria para comprender la estructura de la sociedad
mazahua es recurrir a la manera como estaban integradas las socieda-
des mesoamericanas por numerosas comunidades rurales y urbanas
que seguian un mismo patrén cultural, que se regian con normas,
reglas y leyes que observaban todos los miembros de la comunidad
para conseguir los fines esperados. Este patron cultural lo constituia

el conjunto de costumbres y leyes que regian las relaciones entre los
componentes de la comunidad, entre individuos y familias, entre se-
Aores y gente del pueblo, jévenes y ancianos y los hombres con los dioses.
Esta fue basicamente uniforme en la mayoria de sus aspectos: econémico,
religioso, social y politico (Dahlgren, 1976: 689).

El casamiento fue una institucién formal y ritual que establecian
dos personas: un hombre y una mujer ante la familia y la comunidad.
Mediante el rito se invocaba a las divinidades y ancestros para presidir
la ceremonia.

Con este hecho la alianza adquiria un caracter espiritual, normativo
y formal, que perseguia la convivencia armoénica entre los contrayen-
tes, sus descendientes, los familiares cercanos de los cényuges ante
la comunidad, y se prohibia y sancionaba severamente cualquier
transgresion.

Los contrayentes eran sometidos a los ritos de paso o de iniciacién
donde adquirian aprendizajes y pruebas a cumplir en la vida futura.

Como hecho social normativo, la alianza matrimonial la deben
cumplir el esposo y la esposa, los integrantes de la familia y la comu-
nidad; este principio procura evitar la infidelidad entre los esposos vy,
por consecuencia, la desarmonia y conflictos inter e intrafamiliares
y comunitarios.

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



A una mujer casada, formal y espiritualmente dentro de los cano-
nes regulatorios de la vida social, le estaba prohibido mantener rela-
ciones amorosas extramatrimoniales con otro hombre que no fuera su
marido. Al compartir su vida con otra persona fuera del matrimonio,
con el acto de la cépula, como punto culminante, se hace acreedora
a una sancion. El castigo consiste en que al salir sola 0 acomparnada a
algun lugar despoblado serd encantada: se le aparecera el hombre con
guien sostiene el amasiato, tal como si fuese el amante, pero en reali-
dad sera la serpiente ma'sa. Se enfatiza que solamente es esta vibora,
del imaginario colectivo mazahua, la que se ha transformado adquiri-
endo forma humana.

Al respecto, se cuenta que cierto dia les sucedié a dos seforas
que iban caminando por el solitario campo. Una de las mujeres fue
encantada por la serpiente. A cierta distancia donde estaban paradas se
aparecio el hombre que era el xijmi “amante” (la serpiente convertida
en hombre) de una de ellas. Mientras caminaban iban platicando, de
pronto una de ellas dijo:

—Ahora vengo, voy a atender a ese hombre que esta parado alli.
Déjame ir, mira, me estd llamando.

Entonces la otra le pregunté:

—;Dénde, quién, cuadl hombre? Yo no veo a nadie. Solamente veo
una serpiente que est4 alli.

—Déjame ir, me esta llamando —insistia la mujer.

—No, no vayas, solamente es una serpiente la que estd alli —atajo
la otra mujer.

De esa forma no la dejaron ir. Si la hubieran dejado quién sabe qué
hubiera pasado. Asi cuenta la gente.

Si se reacciona a tiempo y se despierta de dicho letargo, la persona
gueda desencantada como el personaje del relato y se puede esquivar
o matar a la serpiente. Por otro lado, si se cumple el encanto y llega a
consumarse el acto sexual, ese ser sobrenatural de serpiente-hombre
vuelve a su condicién real de serpiente alicante.

Se narra también que, en otra ocasidn, una mujer si cayé en el conjuro
magico, se consumo el acto coital zoofilico y ésta quedo prefiada por

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



aquella serpiente-hombre. Cuando llegd el momento de parir, de su
vientre, en lugar de un recién nacido humano, salian lagartijas, sapos y
culebras, que corrian a meterse en los agujeros que tenia la casa. La mujer
no tardé en caer enferma y morir.

Si fuera el esposo a quien le sucediera esta vivencia, le acontece
algo similar: se le aparece la persona con quien sostiene relaciones
amorosas y sexuales extramaritales, la serpiente alicante se transforma
en mujer-serpiente y lo encanta, copulan, y éste queda prefado. De
igual manera expulsara animalejos.

Otro relato que se ha transmitido es el siguiente: en cierta ocasion,
un senor salié a su milpa a arar la tierra para sembrarla, mientras tanto
su esposa se levanté a preparar el almuerzo para ir a dejarselo mas
tarde. Antes de llegar al lugar donde estaba trabajando el marido,
debia bajar y subir una barranca. Efectivamente, el hombre vio venir
a su esposa con los alimentos bajar por la barranca. Como ella tardé
demasiado tiempo en salir, se preguntaba qué habria pasado, por qué
no salia; pensaba que ya habia tardado mucho desde que bajara a la
hondonada. Se preocupé y se dijo para si:“iVoy a asomarme!”.

Al llegar a la orilla de la milpa, detuvo su yunta y se encaminé al
barranco para asomarse. Mayor fue su sorpresa al encontrar a su esposa
tirada en el fondo de éste, dormida y con la serpiente alicante entre sus
piernas. El animal ya habia introducido la mitad de su cuerpo en la
vagina de la mujer. Entonces bajo, se acercé al cuerpo inerte, se dispuso
a extraerle aquella serpiente, le agarré la cola que aun faltaba por intro-
ducirse, pero eran tan correosa que se le desgarré el cuero, asi el animal
logré meterse por completo. La trasladaron a un hospital del mucipio
de El Oro donde le abrieron el estbmago para sacarle el reptil. Cuentan
que aun lo encontraron vivo y con los ojos muy abiertos (informacién
obtenida durante las visitas de campo a las comunidades mazahuas).

Una historia mas que se narra en la comunidad es aquella donde
un hombre que habia ido a El Oro, a su regreso, ya casi anocheciendo,
caminaba solo por una vereda. Al pasar por un paraje se encontré con
una mujer que cargaba en su rebozo a un nifo que lloraba desespera-
damente. Ella le pregunté:

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



—;Donde tanto has estado? ;Por qué no venias? Ya llevo aqui mu-
cho tiempo esperandote —, mientras que el niflo no cesaba de llorar.

El no cayé en el encanto, reaccioné a tiempo, y dijo: “Esto no es
humano, no es una mujer”. Se le acercé, la saludé y sintidé que sus
manos estaban muy frias y blandas. Le tenté la cabeza y se dio cuenta
que estaba blanda.

Entonces exclamé de nuevo “iEsta no es una mujer!”. Sacé un ciga-
rrillo y procedié a encenderlo ya que, con el resplandor, deseaba ver
la cara de aquella mujer, pero no pudo hacerlo porque ésta se volted
hacia otro lado. Dirigiendo las bocanadas del humo del cigarrillo hacia
la mujer, poco a poco fue disipando esa sombra hasta desaparecer. De
esta manera fue como aquel hombre reaccioné totalmente y dijo:

—iEsta no es una persona, sino la serpiente alicante transformada
en mujer!

En la primera narracién se sefiala que al llegar el esposo, la mitad de
la serpiente ma'sa ya estaba introducida en la vagina de la mujer, y al
intentar sacarla “de tan correosa que era se rompid”. Cuando abrieron
a la esposa para extraerle el animal, éste aun estaba vivo. Este pasaje es
semejante a la caceria narrada por los hiahfiu del Valle del Mezquital,
cuando los cazadores narraron a Pefia (2013: 84), que en el momento en
que la vibora va a esconderse a su madriguera “es necesario detenerla
porque si no sigue metiéndose en la tierra y debe hacerse con sumo
cuidado porque se puede romper” (Pefa, 2013: 84).

Aqui encontramos la metéfora de la simbolizacién y analogia del coito
cuando se interna la serpiente en la tierra. En el caso mazahua referido,
la serpiente alicante representa al pene, su introduccién a la tierra es la
penetracién a la vagina de la mujer durante el coito. El animo que impulsa
a lograr la introduccidn o penetracion es querer alcanzar el climax coital,
jalar la cola de la serpiente para extraerla semeja la interrupcion de la
cdpula, cuando se rompe 'y se estira la piel, y se arruga el prepucio.

En la cosmovisién teetjo Aaatjo jhaatjo-mazahua encontrar a la
serpiente alicante con un comportamiento no habitual es de mal
aguiero, es decir, quien halla o ataja a este animal cuando estd inusual-
mente manso, se dice que ya saja o ndiche “ya le lleg6 su sino, ya le llegd

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



su dia, porque ya le tocaba’, con lo que se interpreta que anuncia lo que
le va a suceder: enfermarse o morir.

Estas serpientes aparecen en cualquier época del ano, pero es
durante las lluvias cuando la temperatura es célida o cuando el agua
de la lluvia ha penetrado y mojado sus madrigueras. En primavera
entra en estado de celo, se vuelve agresiva, busca aparearse, se paray
silba, corretea y espanta a las personas, mas cuando se le ha molestado
en su habitat.

Hay ciertas medidas que se pueden tomar en caso de que una
alicante vaya detras de una persona: correr hacia alguna parte alta, ya
que le cuesta trabajo escalar lo alto, arrojarle algun trapo para que con
él se enrosque, no correr rectamente, sino “hacer zigzagueos para que
se le quiebre la columna vertebral”.

La profesora Bonifacia Cid, durante el trabajo de campo, narra que
otro dia, una sefora, habitante de los llanos en los Bafos de Ixtlahuaca,
se encontrdé un nido con huevos. Creyendo que eran de guajolote
hembra, los puso en su rebozo y se marché a su casa. De pronto, en el
camino, escuché ruidos detras de ella, volted y vio a la serpiente alicante
quien la perseguia enfurecida, silbando y con la cabeza levantada sobre
el pasto. Tir6 los huevos y se eché a correr. Fue asi que ya no la siguid.

Existen en la comunidad teetjo haatjo jhaatjo-mazahua ciertas
practicas para ahuyentar a las serpientes: fumar un cigarrillo o moler
tabaco para esparcirlo alrededor de la casa. El humo las hace alejarse
por el penetrante olor; también procede lo mismo con las semillas de
chile chilaca o pasilla.

A las serpientes se les venera con rituales y se les presentan ofren-
das para llamar la lluvia (peticién y fertilidad), pero también para
ahuyentarlas. Se pueden establecer acuerdos con ellas: si una persona
se dispone a salir y dirigirse a algun lugar, le habla “no salgas, no te me
aparezcas, no me vayas a espantar, yo no te molesto, asi que no te
presentes en mi camino porque te puedo matar”

Ante la presencia de las colas de agua se prepara un cuchillo, se
blande en direccién hacia donde se presenta el tornado, con movi-
mientos que simulan estar destazando a la vibora.

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



Serpiente alicante y sexualidad

Las serpientes y su relaciéon con la sexualidad mazahua, desde tiem-
pos mesoamericanos y hasta la actualidad, ademas de ser duefias o
protectoras del recurso acuatico, eran simbolo de fertilidad, fuerza
y potencia sexual, porque su consumo excitaba a la actividad gené-
sica; asi mismo, como elemento mitoldgico representativo, procura-
ba, prevenia, normaba y sancionaba el no cumplimiento de ciertas
normas, valores morales, sociales, religiosas y culturales establecidas
comunitariamente.

Ante las vicisitudes de la vida como la flaqueza, incertidumbre,
debilidad, falta de vigor fisico y de caracter para tomar decisiones,
el hombre consume carne, huesos, sangre y excremento de algunos
animales como los reptiles, viboras, camaleones, lagartijas, coyotes,
tlacuaches, colibries y zorrillos. Asi mismo, la ingestién de productos
vegetales y minerales también servia para obtener y transferir las cuali-
dades, adquirir energia, fortaleza, caracter, potencia fisica y confianza
para enfrentar y dominar las fuerzas naturales y humanas.

En cuanto a la utilidad de las serpientes:

los huesos, la carne, la piel y la muda de ésta, los colmillos, el veneno, la
cola o cascabel, el aceite o grasa, el animal completo e incluso su vaho,
son Utiles para las mas variadas funciones. Las vértebras y huesos de las
serpientes se emplean aln en algunas regiones de Africa, América Central
y México como proteccién contra mordeduras de serpientes, hechizos y
para tratar enfermedades (Pefa, 2013: 83).

El aprovechamiento de la cascabel y la alicante esta vinculado con la
sexualidad humana e influye tanto la salud como en la enfermedad. La
serpiente alicante denota las caracteristicas del pene o falo; mediante
el consumo de su carne aumenta la potencia sexual. En cuanto a la
serpiente cascabel, se consume su carne para la cura de las heridas y
las enfermedades provocadas por los aires como el xitjo, “paludismo’,
y el cancer.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



Ambos reptiles llevan el signo de la fertilidad y la fecundacion;
guardan una funcién analoga con el cultivo de la tierra y la cépula
humana. De la palabra céatl, “serpiente”, proviene la palabra coa, el
instrumento o bastéon sembrador utilizado para abrir y depositar la
semilla en la tierra en el acto de la siembra. La coa es la simbolizacién
del pene humano.

Aqui el coatl, la “serpiente cascabel’, baja a la tierra en forma de
rayo, la disposicidn de los cascabeles de la vibora simboliza los granos
de la mazorca del maiz, que acompanan a la lluvia que humedece y
penetra a la tierra para depositar la semilla, la fecunda y la hace germi-
nar para dar cumplimiento al ciclo de los seres vivos: surgimiento,
desarrollo, reproduccién y muerte.

Con este acto se cumple la funcién andloga a la cépula humana,
representada en el instrumento peneal que deposita el semen en la
vagina de la mujer para fecundarla y reproducir la especie humana.

Hallar a la serpiente ma’sa “es ocasional y causa asombro; entre
muchos grupos étnicos se sabe que es un animal mitico, un simbolo
de lo sagrado y profano, que brinda una posibilidad de cura, alimento,
proteccién magica y para algunos es un modo de subsistencia” (Pefa,
2013: 83).

Otra especie de serpiente mazacéatl presenta mansedumbre y se
puede domesticar, tiene manchas amarillas y negruzcas; cuida los
huertos en tierras calientes.

Encontrarse con la serpiente alicante es de mal agiiero, posee el
poder de encantar a las mujeres que amamantan a sus bebés. Si cerca
de la casa donde se encuentra una sefiora que amamanta a su recién
nacido se halla esta vibora, con el vaho embelesa y duerme a la victima
para succionarle la leche de sus senos, en tanto que mete su cola en
la boca del bebé quien, al no poder alimentarse, comienza a llorar,
enflaquece, se enferma y muere.

Se narran muchas versiones sobre su comportamiento en el ciclo
de vida mazahua, como el siguiente:

En cierta ocasion, a una familia que vivia en un bosque le acontecié
que cuando el esposo entré en la casa a mediodia

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



encontro a la esposa durmiendo y la serpiente mamando. El nifio estaba
chupando la cola de la serpiente... Luego [aquel hombre] con el machete la
destrozé muchas veces. Cuando la habia matado, le salid mucha leche. El
hombre logré matar a la vibora, pero el nifio enfermé y murié (Kiemele,
1979:75).

Mientras tanto, “la mujer permanecia dormida con vaho de ofidio”
(Fabila Montes de Oca, 1976: 73).

Se cree que cuando alguna persona mata a esta serpiente, después
de haber succionado la leche de una mujer amamantando, manaran
del cuerpo del reptil chorros de dicho liquido. Cuando este pasaje le
ha sucedido a alguna sefiora, le da mucho suefio, se pone muy palida,
enflaquece, se enferma y muere, al igual que el nifio.

Ademads de encantar a los humanos, también lo hace con los anima-
les como las vacas de quienes buscan alimentarse de su leche. Las
personas mayores relatan que una manera de proceder es acercarse a
las vacas que estan criando a sus becerros, enredarles las patas traseras
para inmovilizarlas y poder tomar de ellas. Otra forma de hacerlo es
encantar a su presa quien va, de manera voluntaria, a su encuentro.

Con relaciéon a la adquisicién de la potencia sexual en las personas
mediante el consumo de su carne, en la actualidad ya no se sabe de su
uso, aunque se tienen noticias en los registros etnogréficos de los cronis-
tas de la época colonial, cuando:

Dicen que los que toman de su voluntad la carne del mazacéatl, tdmanlo
muy templado y muy poco; y si lo toman destempladamente podran
tener acceso a cuatro, a cinco y a mas mujeres, a cada una cuatro o cinco
veces, y los que esto hacen mueren, porque se vacian de toda la sustancia
de su cuerpo y se secan, y se mueren deshechos y chupados (Sahagun,
1979 y Macazaga, 1985: 70).

Como se advierte, la presencia e influencia de la ma'sa, “serpiente

alicante”, o mazacéatl en la vida sexual en el ciclo de vida mazahua
era notoria. El consumo de la carne de dicha vibora se hacia para tener

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



vitalidad y potencia sexual, ya que provocaba en los hombres que la
usaban “tener potencia para tener cuenta con muchas mujeres; los que
la usan mucho, o toman demasiada cantidad, siempre tienen el miembro
armado y siempre despiden simiente, y mueren de ello” (Sahagun, 1979:
653); el abuso en su ingestién provocaba lujuria y muerte.

Llama la atencién ver la relacion de la culebra o céatl —que tras-
ciende a lo mitolégico— con el miembro viril del hombre como “cosa
de la cual habria venido el origen de sus males, teniéndola de este
modo por el mayor de todos los augurios, y de alli acaso el variado uso
gue de la vibora hacian contra las afecciones de los mismos érganos”,
(Pefia, 2013: 83 y Flores y Troncoso, 1982).

La funcién social y sexual del hombre y la mujer dentro del ciclo
de vida se hace muy evidente una vez establecida la alianza marital
que se legitima con el ritual del casamiento, con lo que se cumple la
norma de comportamiento, sancionada por la misma comunidad, de
la monogamia.

El hombre se dedica Unicamente a su esposa y la mujer a su esposo.
Este estatus adquirido era muy observado, criticado y sancionado
severamente. La comisién de adulterio y sodomia, poligamia y poli-
ginia traia diversos castigos que iban desde la critica y rumores, el
enclaustramiento, realizacion de trabajos o faenas comunitarias,
trabajos de servidumbre, hasta la lapidaciéon y muerte del infractor,
porque habia transgredido una regla que normaba y armonizaba la
organizacién sociorreligiosa.

La funcion sexual del hombre y la mujer esta en relacién analoga
con la funcién reproductiva de la tierra en la naturaleza. La simboli-
zacién mitica del rayo a través del fuego, que viene del espacio celeste,
baja y se introduce a la tierra humeda para fecundarla, fertilizarla
y producir.

El hombre que rompe la norma del matrimonio monogdmico
y desea obtener el favor sexual de una o varias mujeres ajenas a su
esposa, las sorprende a través de la metamorfosis que sufre: mediante
un proceso de zoomorfizacién se transforma en la serpiente ma’sa,
“alicante”, para poder tener a la mujer, introduciéndose en su vagina

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



mediante la cépula, lo cual transgrede la norma de la fidelidad, esta-
blecida por la comunidad.

En el momento del relato que dice en su original: ya paa a ndee
a ngich'i k'a nu b'ejiia, “ya va a la mitad de penetrar en [la parte] que
la hace ser mujer’, se trata de la plenitud del acto sexual. Donde se
narra mo nee o ngikiji, “cuando quisieron jalarla para extraerla” —aga-
rraron la cola de la serpiente para jalarla y extraerla—, con ello se quiere
decir que se interrumpe el coito, por lo cual, con el deseo de culminar
la copula, se resiste, pero al hacerlo solamente se despelleja, es decir
que el prepucio se arruga, lo cual resulta, a pesar de los intentos por
interrumpirlo, en la introduccién total del cuerpo de la serpiente al
interior de la mujer, con lo que se consuma el climax, el acto del coito.

La morfologia de la pozi, “serpiente cascabel’, igualmente simbo-
liza el falo césmico, signo de la fertilidad en forma de rayo, que aprove-
chala humedad de la tierra: para consumar la cépula césmica, baja para
penetrarla y fecundar, fertilizar y germinar las plantas para el consumo
humano, especialmente el maiz. La mazorca de esta graminea simbo-
liza a la serpiente cascabel. La forma que adoptan sus cascabeles es la
que presentan las mazorcas con la disposiciéon de los granos sobre la
espiga del olote.

La ma’sa, “serpiente alicante”, por otro lado, constituye la Unica
de estas especies en adoptar la forma simbdlica del pene humano.
Mediante la cépula humana, se cumple la funcién reproductora.

En el proceso de metamorfosis que se presenta en la relacién
hombre-serpiente y mujer-serpiente de la ma'sa, se da la relacién
dia-léctica en tres momentos en la aspiracién del hombre por el
orden y evitar el caos: antropomorfizacién-zoomorfizacién-antro-
pomorfizacién, donde media la realizacién del coito extramarital. En
el primer caso, el hombre o la mujer se transforman en la serpiente
alicante; en el segundo, la ma'sa, ya convertida en animal procura
consumar la cépula, y en el tercero, el animal se transforma nueva-
mente en humano ya sea en hombre o mujer. En estas relaciones, los
recursos vinculantes son el encantamiento animal y la consumacion
del coito como via para la transgresion de la regla establecida, hecho

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



que se sanciona para evitar ser realizado nuevamente al interior de la
comunidad.

En este acto de transmutacién, el hombre que ha transgredido la
norma de comportamiento monogamica, como sancion o castigo se le
aparece su amante que no es si no la serpiente alicante hembra que se
ha transformado en la mujer-serpiente para encantarlo y consumar el
coito. Por otro lado, cuando es la mujer quien ha cometido el adulterio,
la serpiente alicante macho se ha transformado en hombre-serpiente
para encantarla y llevar a cabo la cépula.

Este proceso de transmutacién de la condicién humana, de hombre
y mujer a animal y viceversa, guarda correspondencia de género, de
lo masculino a lo femenino y de lo femenino a lo masculino, lo que
parece indicar que se esta ante la presencia de una relacién zoofilica,
lo que, ademas, evitaria la presencia del homosexualismo y lesbia-
nismo en la sociedad teetjo Naatjo jhaatjo, lo que se deja entrever en la
relacion coyote-hombre sefialado en el texto “El coyote, el perro y el
hombre jamigos o enemigos? Algunos elementos mitolégicos estruc-
turantes de la organizacién social teetjo faatjo jiiaatjo-mazahua’, adn
inédito de mi autoria.

Cuando la serpiente ma'sa hipnotiza con su vaho a la mujer, la
duerme para poder succionarle la leche de sus pezones, en este caso
el recién nacido también se zoomorfiza al succionar su cola y cumple
su papel animalesco. En otros contextos, a esta serpiente se le conoce
como sincuate, “vibora casera o ama de casa’, por su comportamiento
domesticable.

Estos pasajes, presentes en la cosmovisibn mazahua, son coin-
cidentes con la de los hiahfu, descrita por Peina (2013), sobre la
concepcidn que se tiene de la caza de la serpiente alicante y cascabel
en el Valle del Mezquital, Hidalgo, como: su presencia en la sexua-
lidad y fertilidad, la consecucion de favores sexuales de la mujer,
usos magicos de los cascabeles y colmillos secos para dafar a las
personas, entre otros.

En la actualidad, se comercia principal y clandestinamente con
estas tres especies: cascabel, alicante y coralillo “debido a sus virtudes

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



curativas y alimenticias; se considera un alimento exético y de mayor
demanda a la vibora de cascabel, especie en peligro de extincién”
(Pefia, 2013: 83).

Con la piel de las serpientes se elaboran cinturones, zapatos y
botas, carteras, chalecos y bolsas; los colmillos se usan como elemen-
tos magicos y “se montan en argollas pequeias como dijes colgantes”
(Pefia, 2013: 87). Los musicos los utilizan para afinar y hacer que sus
instrumentos tengan mejor sonido.

Si un grupo musical lleva las conchas o cascabeles de la serpiente y
otro grupo no, quien los porta, con sélo tocarlos con la mano, hace que
se rompan las cuerdas de los instrumentos de la agrupacién contraria,
mas si estdn en competencia. Ademas, se utilizan para conseguir fa-
vores sexuales de la mujer. Si en alguna casa se tiene cascabel o piel de
esta vibora, atraerd a sus companeras de la misma especie, quienes se
ponen muy agresivas para defenderlas.

Serpientes en la relacién salud-enfermedad

El uso de los productos obtenidos de las serpientes de cascabel y
alicante, en la relacion dicotémica salud-enfermedad, es impor-
tante pues se procura que las personas disfruten de buena salud y
cumplan con armonia y cabalidad con las obligaciones y deberes
que les impone la vida personal, familiar y comunitaria. Les permite
desarrollar adecuadamente actividades fisicas y mentales, ademds de
prevenir y tratar enfermedades, de lo contrario contraeran el desequi-
librio, la desarmonia, con la consecuente manifestacién del caos y
desorden en el organismo de las personas, provocandoles enferme-
dades y la muerte.

Comer la carne de la serpiente alicante, como ya se ha mencio-
nado en varias ocasiones, procuraba el deseo y la potencia sexual de las
personas, sin embargo, esto ha quedado en el pasado mazahua; en la
actualidad se ha prescindido de su uso. La carne de la serpiente casca-
bel se usa actualmente para el tratamiento de algunos padecimientos

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



como el cancer; ademas, untar su grasa ayuda a extraer alguna espina
que se haya clavado en el cuerpo.

Laingestién de la carne de la cascabel sirve para curar dafios causado
por los aires (Morayta, 2003), insomnio, afeccién de algunas partes
del cuerpo y el xitjo, “paludismo”, padecimiento que se adquiere al
ingerir alimentos de calidad fria como tomar agua y frutas, ademas
de consumir carnes grasosas, cuando se ha acudido a lugares célidos
como Ninpa, “Tierra Caliente”, ubicada al sur de los estados de México
y Michoacan y norte de Guerrero. Su uso en la alimentacién consiste
en comer la carne asada seca y molida para espolvorear sobre la sopa.

El xitjo es una enfermedad tropical que se cree es provocada por
seres sobrenaturales que moran en las profundidades de las barrancas
(Garibay, 2013), y berrean como lo hacen los becerros, quien lo escu-
cha se enfermard. Esos sonidos son producidos por los ndajmi, “aires,
viento’, que circulan por las profundidades de la tierra, y que también
son serpientes.

Una anécdota ilustrativa de ello es la siguiente:

un dia, ya no podia hablar, ya tenia como un mes asi, apenas se escuchaba
mi voz, tenia mucha tos, hablaba a puras sefias. Me dijeron que consi-
guiera carne seca de la serpiente cascabel y la asara. Mi esposa la consiguio
en el préximo pueblo, la molié y la espolvore6 en mi sopa de fideo. Se veia
como se extendia la grasa sobre el caldo, como si fuera de pollo. Cuando
di el primer sorbo luego senti en mi garganta un fuerte hormigueo, como
si tuviera muchas hormigas. Alrededor de una semana se fue abriendo mi
gargantay ya pude hablar, ya se me escuchaba lo que decia. Ahora ya hablo
bien nuevamente (comunicacién personal durante el trabajo de campo).

Su carne puede consumirse de varias formas: asada, cocida, frita o
seca, como se practica en la regidon otomi del Mezquital. Actualmente,
en el drea mazahua es raro su consumo. En ambos contextos étnicos,
otomi y mazahua, la forma mas usual de comerla es secarla, molerla
y espol-vorearla sobre la comida; el sabor que da es muy parecido al
del pescado.

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



La sangre de la cascabel se unta en las manos para adquirir fuerza
en los puiios y ser buen peleador. Una consecuencia para quien ha
consumido o utilizado partes de este reptil, como carne, sangre, piel
y colmillos, es que tiembla cuando llueve, como si tuviera mucho frio.

En la cultura hiahiu “la vibora es un alimento tradicional porque
se encuentra en la naturaleza y los antiguos pobladores la consumian,
sin embargo, ya son pocos los platillos que aldn se preparan” (Pefia,
2013: 86).

Esta autora dice que:

con el veneno se han elaborado alimentos inteligentes o de disefio con
este tipo de recursos, particularmente en la elaboracion de la serpentilla,
una especie de tortilla que integra carne de vibora de cascabel, hecha por
la Universidad Veracruzana para apoyar en la dieta de las personas que
padecen cancer (Pefa, 2013: 86).

Segun estudios cientificos realizados, los contenidos nutritivos
son muy parecidos a los de la iguana y otros reptiles:

100 gramos de carne de serpiente equivalen a 112 kilocalorias, 24% de
proteinas,1% de hidratos de carbono y 1% grasas y 74% de humedad.
Contiene principalmente minerales como fésforo, calcio, y en menor
medida hierro. De las vitaminas contiene en mayor proporcién retinol y
niacina; de los aminoacidos: isoleucina, treonina, arginina, valina e histi-
dina (Pefa, 2013: 86).

En algun tiempo en la regiéon hhanu de Hidalgo la carne de vibora
fue un alimento prohibido por la Iglesia catdlica, esa prohibicién se
sustentaba en que:

Dios te condenaba por consumir la carne de la vibora, que encarnaba el
mal, porque la persona que la consumia se condenaba, aunque la carne de
vibora fue muy consumida entre los pueblos antiguos, y no es mal visto
entre sus descendientes contemporaneos (Pefia, 2013: 85).

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo

69



En la actualidad, en diversas regiones del pais, las serpientes se
aprovechan como remedios variados en la medicina tradicional “el uso
medicinal de la carne de la vibora de cascabel, seca, asada o cocida se
consume para tratar granos, anemia, cicatrizacion de heridas, mareos,
problemas de circulacion, cancer y para tener fuerza sexual” (Pefa,
2013: 83, Sasson, 1982 y Ruiz, 1989).

Se le tribuye un poder magico al cascabel de la serpiente que
consiste en reventar las cuerdas del violin o guitarra de los musicos;
también, se piensa que al clavar sus colmillos en donde ha orinado
una mujer se dafan sus érganos genitales, por la negativa de ceder a
los favores amorosos y sexuales solicitados por el hombre.

La presencia de las serpientes en el ciclo de vida, organizacién
sociorreligiosa y simbdlica teetjo RAaatjo jhaatjo es muy diversa por su
gran carga simbdlica en el sistema cosmogoénico y cosmolégico de este
grupo etnocultural. Los remolinos o tornados, en el mes de febrero,
representa serpientes formadas con el polvo de la tierra suelta que se
elevan serpenteando hacia el firmamento.

En la cosmovision mazahua “los vientos o aires’, yo ndajmi,
denotan serpientes que simbolizan fuerzas que presagian desastres
naturales y humanos. Aun se conserva la significacién ancestral de
jmuchjezhe que se presenta en las épocas de estio: jmuu, “duefio, prin-
cipal’, y chjezhe de tjenzhe, “tamal’, es decir, “tamales principales’,
que a su vez contienen la significacion metaférica de “barrimiento
de caminos”.

La presencia de los vientos y aires durante febrero y marzo, con los
tornados, tiene la funcién de limpiar o barrer los caminos que Ts'ita
Ndeje, “Sefior del Agua’, sequira en el afno. Este fendmeno antecede
la llegada de las lluvias.

Serpientes e indumentaria
Las caracteristicas fisicas de las serpientes se utilizan en los diversos

disefos estilizados que se plasman en los textiles, principalmente en
la indumentaria y en los objetos de alfareria. Asi mismo, se inscriben

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



en los discursos narrativos orales que circulan entre la gente teetjo
Raatjo jhaatjo-mazahua.

Las representaciones estilisticas se encuentran principalmente en
piezas tejidas o bordadas de su indumentaria como la mbint’i, “faja’,
cuya forma alargada y disefios representan el dorso de una serpiente;
b'at’'a, “quechquémitl”; kjezhe, “falda”; ndaxidyo, “cobija”; manteles,
servilletas y en las orillas inferiores y alrededor de los ruedos que se
dejan ver en las partes bajas de los camisones o fondos de las mujeres,
también en los pantalones y camisas de los hombres, casuales y cere-
moniales, que casi han desaparecido.

Como elemento de la indumentaria masculina y femenina, nu
mbintT, “la faja”, es una pieza importante que se usa cefiida en el vien-
tre, a la altura del ombligo, sirve para procurar y conservar la fuerza de
las personas; es el centro donde se produce y se concentra la energia
humana y césmica.

Esta pieza es un lienzo alargado de diferente extensién y anchura,
tamano y medida, de acuerdo con la talla de quien la porte: hombre,
mujer, niflo o nifa. Sus medidas van de uno a 2.5 metros de largo y de
5 a 12 centimetros de ancho. Esta tejida en telar de cintura y bordada
mediante una trama formada por hilos de hilaza blanca e hilos de
estambre de diversos colores, principalmente rojo, negro, azul y
verde; en la urdimbre, a medida que se va tejiendo, le van agregando
los diferentes disefios que, de antemano, han sido pensados.

La hechura de la faja corresponde a la piel de una serpiente abierta
por el dorso y extendida hacia las laterales. Los disefios plasmados son
grecas o guias de flores. Las caracteristicas del ofidio estdn adornadas
con elementos propios del habitat mazahua: arboles, plantas del maiz,
pasto, corazones, mufiecas, hombres mestizos, mujeres mestizas,
pajaros, aguilas, colibries, palomas, gallos, guajolotes, cuervos, zopi-
lotes, coyotes, perros y ardillas, a los que se han agregado elementos
introducidos durante la época colonial como toros, borregos y caba-
llos, entre otros disefios de actualidad.

Cuando las mujeres tejen, van diciendo: nde ts'ike ra pee nu
mbint’, ra kans’i ndajna, zaa, ngicha, sunzhe, ‘uene, chareje, s'ii, mib’,

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



n'ando, k'ijmi, dyoo, mixi, ajna, maxa, ndopari, kaa, pa na joo ra jmii:
“Poco a poco iré tejiendo la faja. Voy a ir colocandole flores, arbo-
les, mestizos, mestizas, mufecas, gallos, pajaros, corazones, grecas,
viboras en forma de guias de flores onduladas, perros, gatos, huilos,
guajolotes, zopilotes, cuervos, para que se vea bonita”.

El uso de la faja permite equilibrar la energia de sus portadores para
realizar, cumplidamente, actividades pesadas que implican invertir
mayor energia, misma que se genera en el vientre, lugar del cuerpo
donde se localiza el centro generador de lafuerza, donde también se
ubica y se concentra la energia humana y césmica.

Esta fuerza debe mantenerse en la parte central del cuerpo humano.
No colocarse la faja y hacer grandes esfuerzos en un trabajo pesado
propicia la aparicién de enfermedades como el tjee, cominmente
conocida como estérico,” y la aparicién de hernias en otras partes del
organismo humano.

Serpientes en la expresién artistica

La sensibilidad artistica teetjo Naatjo jhaatjo se expresa a través del arte
de la musica, literatura, danza, textileria y narrativa oral. En el caso de
la practica dancistica, la podemos encontrar manifiesta en dos de ellas:
Danza de pastoras y Danza de sonajas, a la segunda también se le co-
noce como Jneme Madre, “Danza de las madres”, que generalmente
es ejecutada por yo chiimale, “mujeres ancianas”.

Ambas danzas son propiciatorias de la agricultura al semejar el
sonido producido por los cascabeles adheridos al guaje con el sonido
de la caida de la lluvia; también representan los actos de siembra y
cultivo del maiz.

La Danza de pastoras la realizan nifnas, jovenes y sefioras quie-
nes llevan un sombrero adornado con flores de oropel multicolores
y una serie de listones que penden hacia la nuca, llevan en la mano

* Padecimiento producido por la reaccién quimica que se opera en el organismo humano por el abuso
en el consumo de alimentos con demasiados lipidos; también se le atribuye que es por efecto de los

aires, se cura al ingerir éter liquido o en pildoras. El éter, por su olor y sabor fuerte e irritante, actua
como un excelente analgésico y relajante muscular en el organismo de quien padece esta patologia.

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



derecha un bastén al que se le amarra un pedazo de cuero donde van
cosidos los cascabeles que suenan al golpear el suelo, imitando los
sonidos de la lluvia: el golpeteo constante en el suelo significa picar
e introducir la coa en la tierra, para representar el acto de la siembra
y de la cépula humana.

El baston de la danzante es el simil de la coa o palo sembrador.
El nombre del instrumento proviene del nombre nahuatl de céatl
“vibora, serpiente”, y representa a la cascabel que baja con nubes a la tie-
rra en forma de rayo. La coa es la herramienta con la que se abre la tierra
y se deposita la semilla para su germinacién, también representa el
pene humano que realiza la funcién analoga de depositar el semen-
semilla en la vagina-tierra-matriz para la fecundacién y reproduccién,
también simboliza a la planta del maiz.

La Danza de sonajas es interpretada por yo ch'imale, “mujeres
ancianas y adultas’, principalmente, por esa razén también se le
conoce como Danza de la madres. Las danzantes forman dos hileras de
entre ocho y doce elementos cada una; deben ser multiplos de cuatro
para poder realizar los movimientos coreograficos. Llevan en la mano
derecha un ximo, “guaje”, ahuecado en todo el cuerpo esférico al que
se le ha extraido la pulpa y se le han colocado en su interior pedazos
de vidrio o semillas, de éste penden listones multicolores en tonos
brillantes y fuertes que representan la percepciéon cromatica mazahua
de la naturaleza. El guaje es atravesado por un palo de 15 centimetros
al cual se le ata un trocito de cuero donde van cosidos cascabeles y se
introducen los cuatro dedos de la mano derecha y lo opone el dedo
pulgar para apretarlo. El ximo se agita ritmicamente al compas del
violin y tambor, produciendo sonidos mondétonos que imitan el de
los cascabeles o eslabones de la serpiente, simulando, a la par, la caida
de la lluvia a la que se propicia su venida.

La concepcidn de los colores tiene una connotacién importante en
el pensamiento magico-religioso y en la relacion salud-enfermedad.
El uso de tonos fuertes y brillantes constituye elementos magicos de
proteccién ante agentes negativos que puedan danar la salud, causa
enfermedades y muerte. Un ejemplo de lo anterior es cuando a los

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



nifos, ancianos y enfermos se les amarra con listébn o estambres de
color rosa mexicano o rojo para protegerlos del mal de ojo: ra nduns’i
0 nzhd6, “se los va a llevar el mal de 0jo”, que son aires u olor de los
humores provenientes de personas, ya sea hombre o mujer, de espi-
ritu, o de fuerte caracter o mirada; asi mismo, se les viste con ropa
roja para que no les hagan dafo durante la visita de los espiritus de
los difuntos en la festividad de Dia de Muertos.

Por tener el espiritu débil por su situacién vulnerable, también
son afectados por ra ngans'iji o t'eb’i, “se les echara su pasto’, es una
forma metaférica de nombrar como pasto al vello pubico de las perso-
nas que recién han hecho el acto sexual y les contagian la fuerza u
olor de su humor.

Los sonidos que se dejan escuchar, como se ha mencionado, aseme-
jan a los producidos por las gotas de lluvia; los del tambor son los de
los reldampagos que retumban en el cielo. Estos elementos, presen-
tes en la danza, junto con los diferentes pasos que van desplegando
durante la coreografia definen la armonia musical de la naturaleza y
su relacién con el hombre. En sintesis, es la explosion manifiesta del
medio ambiente circundante.

La sonaja también la llevaban “los hombres de aquesta tierra de
ordinario traen las dichas sonajas, [...] y cuando hacen alguna fiesta
atanse a la cabeza con alguna correa, y alli ponen dichas sonajas”
(Sahagun, 1979: 606). Esta danza de sonajas ya era practicada por
los toltecas, ya que “eran buenos cantores, y mientras cantaban y
danzaban usaban atambores y sonajas de palo que llaman ayacachtli”
(Sahagun, 1979: 606).

El desarrollo de todas las etapas que conforman la coreografia esta
acompanado por un ritmo musical mondétono del violin y el tambor,
que armonizan los sonidos de la naturaleza y los truenos producidos
durante la lluvia. Se observa que la ejecucion de todos los movimien-
tos de la danza representa la actividad del cultivo del maiz.

El golpeteo constante del bastén en el suelo significa el uso de
la coa que abre la tierra para depositar la semilla; los movimientos
alternos de los pies, girando hacia la derecha y luego a la izquierda, en

serpientes, organizacién social y pensamiento sociorreligioso mazahua



cuatro tiempos, sefalan los cuatro rumbos del universo y un quinto
el centro del mundo, donde se ubica el golpeteo constante; todos estos
movimientos semejan el acto de arrimar tierra a la planta del maiz y el
baston o coa simboliza a la planta del maiz.

La Danza de sonajas puede durar hasta cuatro horas ininterrumpi-
das en las que los espectadores no parecen cansarse porque se concen-
tran colectivamente con la intenciéon comunitaria de adorar a los Ts'ita
o deidades.

El sonido de las sonajas, acompanado del ritmo de la musica, es
para propiciar la venida de la lluvia, el del violin es la armonia de la
naturaleza, el del tambor semeja el sonido que produce el trueno del
relampago y del rayo.

El movimiento alternado de los pies de las danzantes, con sus giros
hacia la derecha y a la izquierda, representa el favor de la lluvia, la
siembray el cultivo del maiz.

La practica de esta danza se remite al tiempo de los teotihuacanos y
toltecas, la ejecutaban: “las muy viejas, como mozas se afeitan con el
dicho betun tecozahuitl, o con color, y se empluman los brazos y pier-
nas; y también bailan con las sonajas llamadas ayacachtli” (Sahagun,
1979: 606).

La indumentaria que portan las integrantes ha sido modificada
conforme el paso del tiempo. Hasta hace algunas seis décadas las
danzantes portaban vestimenta blanca: falda, saco de seda, fondo o
camisén de manta e iban descalzas, mas tarde utilizaron huaraches
o zapatos de plastico, arracadas de plata, peinados con dos trenzas y
pasadores; se le ha agregado el quechquémitl y paliacate al cuello, con
caracteristicas propias de las comunidades donde la practican.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo






Capitulo Il
Serpientes, cosmovision
y tradicién oral






El origen del cosmos, del mundo, de la humanidad y de los demdas
seres, cuyos principales protagonistas son los dioses, ha sido siempre
un constante cuestionamiento entre los pueblos de la tierra. Acerca de
esta preocupacion, se conciben dos ideas cosmogénicas:“1) como cada
ente particular, el universo entero tuvo un principio y tendrd un fin, y
2) la existencia del cosmos es el resultado de un movimiento constante
de creaciones y destrucciones” (Teratol en Monjaras-Ruiz, 1989: 15).

Los pueblos originarios cuentan con una variada, compleja y
significativa tradicién oral que se construyd de la relaciéon espacio-
temporal y social desde tiempos inmemoriales. Los relatos que hablan
de los mitos cosmogodnicos, ya sean orales, escritos o pictéricos no
emplean “un lenguaje comun conceptual, sino un lenguaje simbélico,
porque es la expresion de una realidad percibida intuitivamente, de
una vivencia religiosa del mundo y, por tanto, esencialmente emocio-
nal y valorativa, que no puede comunicarse sino a través de simbolos”
(Teratol, 1989: 16).

Los contenidos o mensajes de los discursos orales que confor-
man el repertorio de la tradicién oral teetjo Raatjo jhaatjo explican la
funcién que cumplen en el ciclo de vida humano elementos de la na-
turaleza, como las serpientes. Estos textos, que dan cuenta de la vida
teetjo naatjo, pueden ser cuentos, leyendas, mitos, creencias, dichos,
refranes y recursos lingiisticos que hacen demasiado uso de analogias
y metaforas.

Los cantos y poemas de esta antigua tradicién y sus significados
pueden situarse en el universo de lo oculto y lo misterioso que necesi-
tan ser desentranados. Al igual que lo dicho de las culturas mesoame-
ricanas, esta idea se aplica para explicar la parte enigmatica, hermética
o desconocida de la cultura mazahua, que no es mds importante que la
poco conocida. La tradicién oral es el alma y memoria de los pueblos,

79



a partir de ella se construyen, reconstruyen y recuperan los llamados
pueblos sin historia.

Los textos narrativos de la tradicién oral mazahua que aparecen en
el desarrollo de este trabajo son resultado de los aprendizajes y cono-
cimientos obtenidos a lo largo de mi vida mazahua y del trabajo de
campo con estancias variadas, realimentados, reforzados y registrados
durante los recorridos realizados a las comunidades en el Estado de
México y Michoacén con poblacién mazahua.

Los textos, de diferentes tdpicos, corresponden a la forma en que
la comunidad los trasmitio, “uno puede decir que su autoria es indi-
vidual, pero no es asi, sino que siempre tienen un peso comunitario,
aunque fueran vertidos en forma individual, son de elaboracién colec-
tiva” (Romero, 2009: 87-96).

Una narracién oral tradicional es un tipo de saber y conocimiento
comunitario que se trasmite de generacién a generacién, donde cada
persona le impone alguna caracteristica personal, sin perder el sentido
y la intencién de los mensajes.

En el principio del tiempo y del espacio, el mundo era una masa
desproporcionada y monstruosa; querer definir esa deformidad para dar
paso a la armonia necesité de una fuerza que la rodeara por la mitad en
forma de serpiente, constrinéndola hasta separarla en dos partes media-
das por espacios en forma vertical, fue asi que se crearon el supramundo,
el mundo (centro) y el inframundo, los tres niveles del mundo (conferen-
cia de Lépez Austin en El Colegio Mexiquense en el afio de 1983).

La palabra Ndendab'atji, traducida conforme a la ortografia actual
de la lengua mazahua, quiere decir: “en medio del gran llano” o
Nentambati matlatzinca-otomi, “en medio de la gran llanura” (mismo
significado). Anteriormente fue llamado asi por otomies, mazahuas
y matlatzincas; por los nahuas fue llamado Valle Matlatzinco, “en el
lugar de la redecita’, sitio donde se encontraba, en el sureste, la magni-
fica laguna Chignahuapan: chicomenahui, chiconaui, “cinco y cuatro’,
y apan “sobre el agua” y se traduce como “Lugar de nueve aguas o
manantiales”. La capital de la provincia del Matlatzinco era la ciudad
de Tollocan.

serpientes, cosmovisiéon y tradicién oral



La laguna Chignahuapan esta localizada en el actual municipio de
Almoloya del Rio, al sureste del Valle de Tollocan, aqui nacia Ndareje,
“Rio Grande’, que daba vida a la cuenca lacustre de Lerma; en su época
de esplendor irrigd y alimenté con sus caudales a las poblaciones de
este gran valle. En la Cuenca del Alto Lerma, con sus ciénagas y tulares
se podia encontrar una abundante y variada flora y fauna acuatica que
era aprovechada por los habitantes riberefios.

A continuacién, se presentan algunas de las narraciones de la tradi-
cién oral teetjo haatjo jhaatjo.

Nacimiento de Ndareje, “Rio Grande o Lerma”

Sobre el nacimiento del rio Lerma, la comunidad relata que una mafnana
apacible de finales de mayo, cuando comenzaban a presentarse las
primeras lluvias del ciclo anual, sucedié que en las orillas arenosas de
la laguna Chignahuapan, formada por los Nueve Manantiales, se encon-
traba enroscada Xixkal4, “culebra de agua’, disfrutando del fresco clima
primaveral que proporcionaba el Padre Sol, y la brizna que producia
el abanicar del viento sobre los tulares, mientras desde el cielo Xijni,
“aguila’; surcaba circularmente vigilando que no escapara su presa.

Desde el aire, el ave, con la vista telescopica, divisé a su presa. Esta,
como presagiando el peligro inminente que atentara contra su vida,
quiso ponerse a salvo y, sigilosamente, empezé a desenrollarse para
despistar a su enemigo. De esta forma, emprendié una veloz carrera
en direccion noroeste e inmediatamente fue sequida por el ave voraz.
Al darse cuenta de que la seguian, tanta fue su desesperacion que
corrid mas recio: atravesé llanuras, vencié abruptas hondonadas,
escald pronunciados riscos en las montainas escabrosas, lo que la pudo
salvar de las encorvadas garras de su perseguidor. No fue alcanzada.
Siguio reptando hasta llegar y sumergirse en la gran mar.

Las huellas serpenteantes dejadas en su recorrido por los diferen-
tes lugares de su veloz travesia, desde Chignahuapan hasta el océano
Pacifico, formaron Ndareje, “Rio Grande” o Matlatzinco. Asi fue como
nacio este gran agente fluvial lamado rio Lerma-Santiago.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



El camaledn y la lagartija

También son considerados de la especie de los reptiles a algunos saurios
como el camaledn y la lagartija. Al camaledn, dentro de la etnotaxo-
nomia mazahua, se le conoce como ts'is'ikji: prefijo ts'i-, “pequeno,
chico’, verbo sii “come, bebe’, y kjii “sangre’, que traducido quiere decir
“pequeiio come-sangre”; es inofensivo, no es venenoso y se caracte-
riza por su mansedumbre. La ingestién de su sangre sirve para curar la
k'itjeje, “tosferina”.

de cabeza’, y se coloca sobre la parte adolorida, éste succiona lo que causa
el malestar; pasado un breve tiempo, se quita y se deja en el suelo para que
siga su vida, sin embargo, como consecuencia por absorber todo lo malo
contenido en el cuerpo humano, se hincha, revienta y muere.

Sobre la lagartija se narra que las mujeres siempre deben portar
aretes en las orejas, de lo contrario cuando fallezcan, como castigo
divino, llevaran colgadas ahi tremendas korga o yirga, “lagartijas”
Esta sancién, considerada severa, es temida, por ello las mujeres nunca
dejaran de portar en vida aretes de cualquier material y disefio.

Desesperanza de la serpiente cascabel

En cierta ocasion, unos pastores se encontraban cuidando a sus anima-
les por las laderas de un monte cuando vieron bajar una serpiente
cascabel que estaba desesperadamente sedienta. Venia a tomar agua en
el pozo. Antes de llegar a ese jaguiey, depositd su veneno en la oquedad
de una rocay, una vez que lo hizo, bajé al manantial a beber. Mientras
abrevaba del vital liquido, los pastores aprovecharon y se acercaron a la
roca donde estaba depositado el veneno mortal para llenarlo de tierra
y que asi quedara escondido. Cuando terminaron de hacerlo, se fueron
rapidamente, pero desde lejos observaban a la serpiente. Al regresar
por su veneno y no encontrarlo, se enfurecié. Entré en desespera-
cién y comenzo a flagelarse asi misma, azotandose en el suelo, hasta
que fallecio.

serpientes, cosmovisiéon y tradicién oral



Menzheje, “Dueio del agua”

En los pozos o manantiales aparece una pequefa vibora de colorido
muy vistoso. Si alguna persona se atreve a matarla, dejard de manar el
agua, se ird, se secara el pozo, porque esa vibora es Ts'ita Ndeje, “Sefior
del agua’, o Menzheje, “Dueiio del agua”.

Ngite: monstruo del Ndareje, “rio Lerma”

Los relatos que se narran sobre este ser mitolégico y temible del rio
Lerma llamado Ngite, “jala-gente”, se presentan aqui en sus tres versio-
nes, de forma sucesiva, donde se habla de las hazafas de un héroe, teetjo
Aaatjo jiiaatjo-mazahua, que lucha contra el monstruo hasta vencerlo.

Primera version: la gente decia que los de Tonkji (familia clanica)
fueron a cazar patos alla por Méndeje, “donde se tuerce el agua”. Ellos
vieron al Ngite, “jala-gente’, que estaba trepado hasta lo alto de un
arbol de sauce. Era como un cochinito, su cola aun la tenia en el agua,
relucia donde estaba. Le tiraron a matar, se cayé al agua y levanté gran-
des remolinos que formaban olas. Al dia siguiente, fueron otra vez a
cazar al mismo lugar, pero ya estaba muerto. Se encontraba atorado
mas abajo hasta un lugar llamado Zapji, “la presa”

Segunda version: los abuelos contaban que esto le sucedié a un
pastor de una hacienda, alld abajo de El Horno, a un lado de El Espejel
(en el municipio de Atlacomulco). Los borregos estaban a la sombra
de unos sauces que hay en la orilla del rio Lerma. El pastor vio cémo
empezo a correr un viento muy fuerte, y después cobmo poco a poco
iba subiendo el nivel del agua. De repente, se levanté el agua, enton-
ces el pastor corrié a subirse a un arbol de sauce, pensando que no
lo iba a alcanzar el “jala-gente”, pero lo alcanzé y lo bajé de donde
estaba trepado y lo jalé hacia el agua. Dicen que cuando el “jala-gente”
arrastra a una persona, primero le agujera su ano para introducirse por
éste, le come lo que tiene por dentro del estébmago, le come su higado.
Cuando sale el cadaver del difunto del fondo del agua, ya sale hueco
de su cuerpo. Asi cuenta la gente.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



7

Tercera version: los abuelos narraban que un dia el “jala-gente
arrastré a una persona, pero ésta no murio, se lo llevd dentro de su
cueva, hasta donde vivia ese desgraciado animal. El “jala-gente” vive en
su cueva, a un lado del lecho del rio, no vive en sus aguas. Cuando él se
llevé a esa persona, no le pudo hacer nada, porque ésta llevaba consigo
un cuchillo. Una vez dentro de la cueva, sacé su cuchillo y lo llevaba en
la mano. El“jala-gente” se iba a tragar a ese hombre, pero éste no se dejé,
en cambio lo acuchillé y maté a ese animal. El hombre salié libre, no le
pasé nada. Asi decian. El “jala-gente” atraia frecuentemente a la gente
(que se atreviera a pasar por sus orillas), pero cuando vino el temblor
de tierra en 1912, acaso se taparon sus casas, cuando se juntaron los
montes. Desde entonces ya no se escucha tanto. Al parecer desaparecié.

Maxut’i, “doncella mazahua”y Ts’ita Ndeje,
el “Sefor del Agua”

La historia que se cuenta es la siguiente:

Un dia, sucedié en Ndapareje, “Lugar de gran agua caliente
—dentro de la actual comunidad de Pastores en Temascalcingo, Estado
de México—, ubicado en la ribera sur de Ndareje, “Rio Grande’, alli
existi, en el pasado prehispanico, un pueblo donde vivia una familia
que tenia solamente una hija. Transcurria el tiempo y la nifa crecia.
Habia ocasiones en que la familia no tenia qué comer, entonces la
pequefa tomaba una canasta tejida de varas de sauce y jara y se enca-
minaba a Ndareje, rio que pasaba a unos cuantos metros de la casa
donde vivia, junto a una cascada.

Al llegar a la orilla del rebosante rio, con sélo sumergir la canasta en
el agua, la sacaba repleta de pescado y se regresaba a su casa para que
fueran cocinados. De esta manera la familia ya tenia la comida ase-
gurada para ese dia. Cada vez que no tenian qué comer, la nifia se enca-
minaba a ese rio.

Ya siendo doncella, sucedia que cuando los papas salian a alguna
parte, antes de llegar a la casa veian desde lejos a su hija juguetear con
un muchacho. Cuando llegaban a la casa, le preguntaban:

”

serpientes, cosmovisiéon y tradicién oral



—;Con quién estabas jugando?

Ella contestaba:

—No he jugado con nadie.

Los papas replicaban:

—Entonces ese muchacho con quien te vimos jugar, ;quién era?

Ella volvia a contestar:

—No he estado jugando con nadie, he estado sola.

Asi, cada vez que salian del pueblo para ir a algun lugar como a
Temascalcingo, a su regreso veian la misma escena. Y la muchacha
siempre daba la misma respuesta, aseguraba no estar acompanada.

Pero, un dia, la joven desaparecié. Se fue de la casa y del pueblo.
Los padres, preocupados de tanto esperar, al ver que no regresaba,
decidieron ir a buscarla. Recorrieron pueblo por pueblo preguntando
si la habian visto. Nadie les daba razon. El papa formé un grupo de
hombres y se dispusieron a recorrer las riberas de Ndareje. Iniciaron la
caminata bordeando el rio desde Ndapareje hasta llegar a Araro, lugar
de aguas termales, ubicado en la orilla oriente del lago de Cuitzeo, en
Michoacan. Llegaron hasta la laguna donde desemboca Ndareje “Rio
Grande’, en su paso al mar.

Alli vieron a los dos jovenes caminando por las orillas de la laguna.
El papa de la doncella estaba furioso, él y el grupo de hombres que
llevaba tiraron a matar en direccién al joven. El muchacho cayé abatido.
Entonces, poco a poco comenzd a descender el nivel del agua de la
laguna hasta quedar completamente seca. Dicen que aquel joven era
Ts'ita Ndeje, “El Sefor del Agua’, “El Duefio del Agua”. Asi termina
esta historia de amor.

Ts'inana, “doncella mazahua”y Niii Ts'ita Ndeje,
“Madre del Senor del Agua”

La siguiente narracion es continuacién del relato anterior:

Alli en Ndapareje vivia Ts'inana, una doncella que concibié a su
hijo sin haberse casado, por esta razén trataba de ocultar su embarazo.
Cuando llegé el dia de que naciera el nifio, para ocultar el producto de

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



su desliz y evitar el regafo de sus padres, la sancién, murmuracién, la
critica de sus familiares y de la gente de la comunidad, decidié tomar
al recién nacido y encaminarse a las orillas de Ndareje, “Rio Grande”
Al llegar a la orilla, arrojé al recién nacido. Cuando el cuerpo del nifio
toco el agua, vio como se transformd inmediatamente en serpiente,
y se fue reptando por la superficie del rio.

A pesar del paso del tiempo, aquella joven madre no estaba tran-
quila, su conciencia siempre la atormentaba cuando recordaba aquel
momento. Un dia, decidié volver al lugar donde habia arrojado al
nifo para saber qué habia pasado con é|, si habia sobrevivido o habia
muerto. Al llegar al lugar, grande fue su sorpresa al encontrarlo ya
crecido, alli andaba desnudo en un islote. jEra el paraiso! jEl edén!
Este lugar estaba lleno de plantas, flores hermosas y frutas de todo
tipo, animales y pajaros. Ese nifo era Ts'ita Ndeje, “Sefior del Agua”.

Los lugares o parajes que se mencionan en los dos relatos anteriores
existen en realidad: Temascalcingo, Ndareje, Pareje, Ndapareje, Jiuxteje,
“isla o islote”; El Salto, llamado asi por la cascada que existe alli. Los
pueblos riberefios de Ndareje como Ndapareje y B'ondareje (San Pedro
Potla) y Pastores, se remontan a la época de los toltecas.

Aun actualmente, cada afo acuden en procesién por la madrugada,
a mediados de agosto, en pleno Zanto, “época de lluvias’, a dejar dones
y ofrendas a esta deidad. El ritual se realiza el 16 de agosto, asisten en
peregrinacion y procesién los mayordomos, danzantes, musicos y
gente de la comunidad, con canticos y musica a depositar las primicias
del ciclo agricola a Ts'ita Ndeje, “Sefior del Agua”. Una vez que se ha
realizado el ceremonial de ofrendacién, los danzantes de arcos, santia-
gueros, pastoras y sonajas dedican su funcion a Ts'ita Ndeje. A pesar de
gue aun se festeja esta celebracién, se esta perdiendo, ya solamente la
comunidad de Pastores practica el ritual (Gutiérrez y Segundo, 1988).

Finalmente, una vez que se han abordado los tépicos de la cultura
tangible (material) e intangible (espiritual) teetjo Raatjo jhaatjo, arma-
zon que estructura el alma de este pueblo, desde el enfoque émico, es
decir, vision desde dentro del grupo hacia el exterior, la produccién
sociocultural apela a la filiacion tolteca-otomi porque, resultado de la

serpientes, cosmovisiéon y tradicién oral



revision, lectura y comparacién con lo que se ha registrado o escrito de
las culturas teotihuacanas y toltecas, se identifican los mismos patro-
nes culturales con los del pueblo que se estudian aqui.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo






Conclusiones






La tematica cultural abordada en el presente trabajo sobre
las serpientes constituye un bagaje de capital sociocultural que se
fue adquiriendo directamente de nuestros ascendientes mazahuas:
ancianos, padres y familiares cercanos y de la comunidad en general.

Desde hace tres décadas, se comenzé a llevar registro de forma
sistematica; las personas que amablemente refirieron los relatos
tenian entre 70 y 80 afos de edad, y se hizo ante los integrantes de la
familia, jévenes, nifas y nifos en los momentos en que se compartian
los alimentos, tortillas calientitas recién salidas del comal, durante las
tardes y las noches, en trabajos familiares y comunitarios, y entre trago
y trago de sjenchjechjo, “bebida de grano de maiz"

Cada trabajo realizado sobre la cultura mazahua, como otros que
se abordan con diferentes tematicas, constituye un viaje mas hacia la
profundidad de la vida social, religiosa e identitaria de este grupo, a
efecto de tener un mejor conocimiento que nos acerque a su pensa-
miento cosmogdnico o vision del mundo.

No deseamos que la fuerza del silencio nos calle y que nos vaya-
mos con ése mismo como otros tantos pueblos que lo hicieron sin
explicacién alguna, sin hacer escuchar su palabra. Busquemos nuevas
sendas, direcciones y horizontes que nos hagan seguir siendo teetjo
Aaatjo jhaatjo en el México multicultural y poliglota. Desentrafiemos
el misterioso mundo simbdlico que permita comprender el mundo,
tal como lo ven, entienden y viven la memoria y el imaginario colec-
tivo de los teetjo Raatjo jiiaatjo o mazahuas.

Esta dilucidacion habra de hacer resaltar la relaciéon constante y
correspondiente entre los mundos animal, vegetal y humano, animado
e inanimado. Dicha convivencia, misteriosa, arménica y encantada,
dentro del espacio, tiempo y comunidad humana, hace el paso de un
universo a otro de lo mas evidente o natural.

o1



En fin, lo méas misterioso es acaso el inframundo, referido no al
paraiso, infierno y purgatorio a la manera de la teologia catélica, sino
como un espacio inventado que sigue siendo un enigma tal como otros
espacios simbdlicos.

Las expresiones socioculturales mazahuas abordadas parecieran
ser reminiscencias de la cultura teotihuacana y tolteca-otomi, lo que
nos hace pensar que esta gente, que habla solamente la lengua origi-
naria y el espafiol, de estirpe tolteca-otomiana, es heredera de la magni-
ficencia de estas culturas milenarias, de donde procedieron nuestros
ancestros y antepasados, que nos legaron esta apreciable cultura.

Los nombres de los grupos que pertenecen al tronco otopame, como
los otomies, mazahuas, matlatzincas, ocuiltecas, pames y chichime-
cos-jonaz, persisten en nuestro léxico, memoria colectiva, historia e
identidad. La explicacion que sostiene nuestra argumentacion parte del
sentido de que el pueblo teetjo Raatjo jhaatjo nunca ha sido una insula,
ha sido desde siempre una comunidad dindmica al interior y al exterior,
en su relacién con otros pueblos inmediatos con quienes convivian e
interaccionaban, situacion que propicio la definicién de su ser parti-
cular y diferenciador de los otros, sin la cual ya se hubieran extinguido.

La referencia del vocablo béma o uéma que se usa para designar a
los primeros hombres que habitaron estas tierras mesoamericanas del
Altiplano Central de México, nos conecta con los habitantes de Tula,
con el personaje legendario Huemac Ce Acatl Topiltzin Quetzalcoatl,
ultimo gobernante y principe sacerdote de este centro religioso, hacia
donde, al igual que Teotihuacan y Tepeyacac, convergian grandes
peregrinaciones.

El pasaje de este héroe lo podemos encontrar en la lectura del relato
Mo kjaa neje mo ngins’i xonijomi, “Cuando se formd y se destruyo
el mundo y la humanidad’, en el libro En el cruce de los caminos.
Etnografia mazahua (2014), dado a la luz publica con el apoyo del
Consejo de Investigaciéon y Evaluacion de la Politica Social (cieps) y
el Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indigenas
del Estado de México (cedipiem), dependientes de la Secretaria de
Desarrollo Social del Gobierno del Estado de México.

conclusiones



La presencia de pautas culturales toltecas, bajo la consideracion de
que los teetjo faatjo jiiaatjo fueron participes desde la construccién
de Teotihuacdn hasta la magnificencia de Tula, y mas tarde México-
Tenochtitlan, nos lleva a apelar el orgullo de ser descendientes de la
gran civilizacién tolteca.

La marcada presencia de las serpientes en la cosmovisién mazahua,
desde la época prehispanica hasta la actualidad, se puede advertir en
el contenido de algunos mitos y practicas culturales mencionados, lo
que permite conocer la clase de relaciones establecidas por los grupos
indigenas con este animal, entre ser benefactor y perjudicial, sagrado
y mitolégico.

Entre los mazahuas actuales ya no se acostumbra el consumo de las
serpientes ma'sa y de cascabel como elementos eficaces para estimular
la actividad sexual, hoy en dia existe un nulo conocimiento de ello,
o si lo hay es de caracter hermético y misterioso, como otras tantas
situaciones en el ciclo de vida del grupo mazahua.

Respecto a las tres serpientes mencionadas si una persona se
encuentra con la ma’sa y ésta muestra un comportamiento no habi-
tual, es decir, no escurridizo o huidizo ante la presencia del hombre,
se trata de un mal agliero, porque es un augurio que anticipa contraer
algun sobresalto, enfermedad o muerte. Si es de una mansedumbre
pocas veces vista, resulta dificil comprender que se trate de un acto
de suicidio animal.

La comercializacién de las serpientes entre los mazahuas no existe,
si la hay es ocasional o clandestina. Su caza, por igual, es rara.

En el plano mitoldgico, a las serpientes, aunque veneradas y temidas,
se les asociaba con el cuchillo, el rayo, la nube y la lluvia. Las viboras
de agua, verdes y amarillas (rojas), se asociaban con los rituales de los
“graniceros y rayados” La percepcidon mitolégica y cosmogoénica de
las serpientes formaba parte del resplandor del México antiguo.

Incluso hoy en dia, es posible encontrar en los descendientes de los
pueblos originarios mitos y practicas culturales que permiten identi-
ficar las formas de relacion que establecen los grupos indigenas con las

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo



serpientes, llevando un mensaje de identidad cultural ya sea benéfico
o perjudicial.

En este trabajo se anota la influencia de ciertos tipos de animales y
plantas en el ciclo de vida, organizacién social, religiosa, mitologica e
ideoldgica teetjo Aatjo jiatjo-mazahua, en los dmbitos social, econé-
mico, politico y religioso, como todo grupo humano, al tener la nece-
sidad de crear normas de comportamiento para procurar la armonia
y el orden, y evitar el desorden y el caos para regular la vida personal,
colectiva y sexual de los mazahuas.

Reforzar estas ideas hace notar la necesidad de llevar a cabo inten-
sas investigaciones arqueoldgicas, etnohistéricas, histéricas, linguisti-
cas, mitoldgicas, literarias y geoespaciales presentes en la cosmovisién
mazahua, a la vez que permitira recuperar y reconstruir la historia,
cultura e identidad teetjo Raatjo jhaatjo.

La visién sociocultural indagatoria de esta investigaciéon consti-
tuye un viaje mas hacia la profundidad social del pueblo mazahua,
con el propdsito de contribuir a desentrafiar los misterios que todavia
envuelven a esta cultura enigmética y hermética, escasamente estu-
diada, a fin de conocer el ser, quehacer y pensar de su gente.

Con esta breve exposicion de ideas, después de haber abordado el
comportamiento de las serpientes y su incidencia en la vida humana
mazahua, ha llegado el momento de establecer nuevos planteamien-
tos e ideas acerca de las serpientes y su concepcidén mitica en la cultura
teetjo Raatjo jiaatjo-mazahua. Estas prospectivas no deben ser consi-
deradas solamente como discursos que rayen en lo puramente literario
o folclérico, sino como saberes mazahuas que se consignan para el
conocimiento en general, y la mejor conclusién esperada es que se
constituya en un tema detonante de futuros estudios como objeto
de investigacion para otras disciplinas cientificas sobre los mazahuas.

Espero que, mediante este trabajo, se escuche la voz y la palabra
oral y escrita teetjo faatjo jhaatjo.

conclusiones



Fuentes consultadas






Campos, Julieta (1982). La herencia obstinada, fce, México.

Cobean, Robert H. (1995). “El mundo tolteca’, en México Antiguo.
Antologia de Arqueologia Mexicana, Biblioteca de Actualizacion del Magis-
terio, sep / inah / Editorial Raices, México.

y Alba Guadalupe Mastache (1995). “El México antiguo. Arte, cul-

tura y sociedad’, en México Antiguo. Antologia de Arqueologia Mexicana,
Biblioteca de Actualizacién del Magisterio, sep / inah / Editorial Raices,
México.

Dahlgren Jordan, Barbro (1976). “Una vida indigena’, en Esplendor del
México antiguo, segunda edicién, tomo II, Editorial del Valle de México,
México.

De Ciudad Real, Antonio (1976). Tratado curioso y docto de las grandezas
de la Nueva Espana, segunda edicion, tomo i, unam, México.

De Sahagun, Fray Bernardino (1979). Historia general de las cosas de
Nueva Espafa, cuarta edicién, Porria, México.

Fabila Montes De Oca, Gilberto (1986). Cuentos campesinos, gem,
México.

Garibay Kintana, Angel Maria (2013). Llave del nahuatl, décima edicién,
Coleccién “Sepan cuantos..., num. 706, Porrda, México.

Gutiérrez de Limén, Sylvia (1979). Arqueologia del Valle de Ixtlahuaca
Estado de México, Biblioteca Enciclopédica del Estado de México, gem,
México.

Jiménez Garcia, Elizabeth y Robert H. Cobean (2015). “Procesiones
esculpidas en la antigua Tollan”, en Arqueologia Mexicana, volumen XXII,
numero 131, enero-febrero, Editorial Raices / inah / Conaculta, México.

Kiemele Muro, Mieldred (1979). Cuentos mazahuas, Biblioteca Enciclo-
pédica del Estado de México, gem, México.

97



Knapp, Michael H. (2013). Doctrina y ensefianza en la lengua mazahua.
Estudio filolégico y edicion interlineal del texto bilinglie de Najera Yanguas,
sep / Inali, México.

Macazaga Ordoio, César (1982). Diccionario de zoologia nahuatl, Editorial
Innovacién, México.

Manzanilla, Linda (1995). “Teotihuacan. Armonia en el tiempo y espa-
cio’, en México Antiguo. Antologia de Arqueologia Mexicana, Biblioteca de
Actualizacion del Magisterio, sep / Editorial Raices, México.

Monjaraz-Ruiz, Jesus (coord.) (1989). Mitos cosmogdnicos del México
indigena, inah, Conaculta, México.

Morayta Mendoza, L. Miguel (2003). “La tradicién de los aires en una
comunidad del norte del Estado de Morelos”, en Beatriz Albores y Johanna
Broda (coords.), Graniceros, El Colegio Mexiquense / unam, México.

Ortiz, Ponciano y Carmen Rodriguez (1995). “Donde el tigre y la serpiente
dominaban’, en México Antiguo. Antologia de Arqueologia Mexicana (comp.
del inah), Biblioteca para la Actualizacion del Magisterio, sep, México.

Pefia Sdnchez, Edith Yesenia (2013). “K'efia. La serpiente entre los hiiahfu
del Valle del Mezquital, Hidalgo”, en Arqueologia Mexicana, volumen XIX,
numero 120, marzo-abril, Editorial Raices / inah / Conaculta, México.

Pérez, Felipe Agustin, comunicacién personal, julio de 1985.

Reinhold, Manfred (1981). Exploraciones arqueoldgicas en Valle de Bravo,
Biblioteca Enciclopédica del Estado de México, gem, México.

Romero Méndez, Rodrigo (2009). “La serpiente-petate”, en Tlalocan,
Revista de fuentes para el conocimiento de las culturas indigenas de México,
vol. XVI, unam, México.

Segundo Romero, Esteban Bartolomé (2014). En el cruce de los caminos.
Etnografia mazahua, Consejo de Investigacidon y Evaluacién de la Politica
Social y Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indigenas
del Estado de México. Secretaria de Desarrollo Social, gem, México.

(2012). “El coyote, el perro y el hombre ;amigos o enemigos?
Algunos elementos mitolégicos estructurantes de la organizacién social
teetjo naatjo jiaatjo-mazahua’, aun inédito.

fuentes consultadas



(2002). “Sahumerio y copal. La fiesta de los muertos entre los
mazahuas. Una tradicion en la posmodernidad”’, en Revista Expresién
Antropoldgica. Nueva Epoca, nim. 16, septiembre-diciembre, Instituto
Mexiquense de Cultura, gem, México.

y Alfonso Manuel Gutiérrez Garcia (1988). “Los discursos orales
de identidad teetho faatho jiaatho en Potla, Temascalcingo’, tesis de licen-

ciatura, Facultad de Antropologia, uaem, Toluca, México.

Toby Evans, Susan (2015). “Procesiones en Teotihuacan. Agua y tierra’, en
Arqueologia Mexicana, volumen XXII, nimero 131, enero-febrero, Editorial
Raices / inah / Conaculta, México.

las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo






Las serpientes: entre el relato y el ima-
ginario colectivo Teetjo haatjo jhaatjo-
mazahua, de Esteban Bartolomé Segundo
Romero, se terminé de imprimir en di-
ciembre de 2016, en los talleres graficos
de VEI Visién e Impresion, S.A. de CV,
ubicados en Nogal nim. 51, colonia Santa
Maria la Ribera, delegacién Cuahtémoc,
Ciudad de México, C.P. 06400. El tiraje
consta de mil ejemplares. Para su for-
macion se utilizaron las familias tipogra-
ficas Documenta, de Dutch Type Library,
y Brioso Pro, de Font Shop. Concepto edi-
torial y diagramético: Erika Lucero Es-
trada y Hugo Ortiz. Formacion, portada
y supervision en imprenta: Angélica
Sénchez Vilchis. Cuidado de la edicién:
Carmen ltzel Ramirez Rosas, Delfina
Careaga y el autor. Editor responsable:
Félix Suarez.












