
las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo



ident idad



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo



Leer para lograr en grande

I D E N T I D A D
cultura y sociedad



Esteban Bartolomé Segundo Romero



Eruviel Ávila Villegas
Gobernador Constitucional

Ana Lilia Herrera Anzaldo
Secretaria de Educación

Arturo Osornio Sánchez
Secretario de Desarrollo Social

Rafael Díaz Bermúdez
Vocal Ejecutivo del cedipiem

Consejo Editorial:	 José Sergio Manzur Quiroga, Ana Lilia Herrera Anzaldo, 
Joaquín Castillo Torres, Eduardo Gasca Pliego, 
Luis Alejandro Echegaray Suárez

Comité Técnico:	 Alfonso Sánchez Arteche, Félix Suárez, Marco Aurelio Chávez Maya

Secretario Técnico:	 Ismael Ordóñez Mancilla

Las serpientes: entre el relato y el imaginario colectivo Teetjo ñaatjo jñaatjo-mazahua

© Primera edición: Secretaría de Educación del Gobierno del Estado de México / Consejo Estatal para el Desa-
rrollo Integral de los Pueblos Indígenas del Estado de México, 2016

DR © Gobierno del Estado de México
	 Palacio del Poder Ejecutivo
	 Lerdo poniente núm. 300,  
	 colonia Centro, C.P. 50000
	 Toluca de Lerdo, Estado de México

DR © Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indígenas del Estado de México
	 Nigromante núm. 305,
	 colonia La Merced, C.P. 50080
	 Toluca de Lerdo, Estado de México

© Esteban Bartolomé Segundo Romero

ISBN: 978-607-495-544-6

© Consejo Editorial de la Administración Pública Estatal. 
www.edomex.gob.mx/consejoeditorial
Número de autorización del Consejo Editorial de la Administración  
Pública Estatal CE: 205/01/77/16

Impreso en México

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta obra, por cualquier medio o procedimiento, sin la  
autorización previa del Gobierno del Estado de México, a través del Consejo Editorial de la Administración  
Pública Estatal.



Í N D I C E

Presentación
13

Introducción
17

Capítulo I 
Relación espacio-temporal y social

25

Generalidades del hábitat teetjo ñaatjo jñaatjo
28

Entrega de ofrendas: herencia tolteca
35

Reptiles y ofidios
42

Víbora, serpiente y sierpe: visión etnotaxonómica  
teetjo ñaatjo jñaatjo

42

Serpiente cascabel
45

Serpiente alicante o sincoate
48



Capítulo II 
Serpientes, organización social y pensamiento  

sociorreligioso mazahua

53

Organización social
55

Serpiente alicante y sexualidad
61

Serpientes en la relación salud-enfermedad
67

Serpientes e indumentaria
70

Serpientes en la expresión artística
72

Capítulo III 
Serpientes, cosmovisión y tradición oral

77

Nacimiento de Ndareje, “Río Grande o Lerma”
81

El camaleón y la lagartija
82

Desesperanza de la serpiente cascabel
82

Menzheje, “Dueño del agua”
83

Ngïte: monstruo del Ndareje, “río Lerma”
83



Maxut’i, “doncella mazahua”  
y Ts’ita Ndeje, “Señor del agua”

84

Ts’inana: “doncella mazahua” 
y Nïï i Ts’ita Ndeje, “Madre del señor del agua”

85

Conclusiones
89

Fuentes consultadas
95





A la memoria colectiva del pueblo llamado a sí mismo teetjo ñaatjo jñaatjo,  

“gente que solamente habla la lengua originaria”, y conocido en el exterior como  

mazahua, “dueños de venados”, como grupo misterioso y hermético  

que ha trascendido en el espacio y tiempo, con su silencio, desde los  

umbrales del contexto mesoamericano hasta la actualidad 





las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Presentación





15

Los contenidos de este trabajo constituyen un viaje más que se 
emprende hacia la vida íntima del grupo teetjo ñaatjo jñaatjo, “gente 
que solamente habla la lengua originaria”, con el objeto de tener un 
encuentro y reencuentro sobre su interioridad y silencio, lo oculto, 
misterioso y hermético de su ser, que permita contar con un cono-
cimiento cercano y una comprensión del pensar, hacer y convivir, a 
partir de la percepción y concepción simbólica del mundo, a efecto de 
conocer y explicar cómo logra concretarse en las diferentes manifes-
taciones socioculturales de la cotidianidad comunitaria.

Se aborda la visión que tienen los mazahuas sobre uno de los 
elementos constituyentes de su entorno inmediato como es el mundo 
de las serpientes. Aquí se encuentran la naturaleza y la cultura, a partir 
de lo cual recupera la concepción cosmogónica y la reflexión sobre 
su incidencia en el ciclo vital y organización social, para modificar 
el comportamiento de la sociedad, además de influir en otros ámbi-
tos de la cultura propia: estructura económica, religión, mitología  
e identidad.

Esta breve investigación es de corte etnográfico, recopila y registra 
los textos de la tradición oral correspondientes a la visión que tienen 
sobre las serpientes y su incidencia en el ciclo de vida, y la organiza-
ción sociocultural y religiosa.

En la parte metodológica se aplicó la observación participante, 
el registro, el trabajo documental, el trabajo de gabinete y de campo 
en el espacio que comprende los pueblos ribereños de Ndareje, “Río 
Grande” o Lerma-Santiago, en la subregión, llamada por ellos mismos, 
como Yo Me’b’atjï “mazahuas habitantes de los llanos”, ubicada en los 
valles escalonados de la parte norte del área donde tienen sus asenta-
mientos desde antes de la llegada de los castellanos.



16

presentación

El pueblo teetjo ñaatjo jñaatjo o mazahua, desde su silencio, vive 
y construye, convive y se expresa a través de metáforas. 

Sea este trabajo un testimonio de su honor, gloria y dignidad, en 
el afán de mostrar su sobrevivencia ante el resto de la sociedad que 
lo mantiene en la invisibilidad al negarle su existencia en aras de la 
política pública de integración a la vida del país.



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Introducción





19

La visión de los pueblos indígenas de mantener una estrecha 
relación con el entorno inmediato y la naturaleza en general está muy 
presente en su comportamiento durante la vida sociocotidiana. Es una 
premisa que observan y conservan las poblaciones de origen mesoa-
mericano desde tiempos inmemoriales, hasta la actualidad, contenida 
en su cosmogonía. 

Este sistema de vida se concreta durante la interacción que se da 
entre el ser humano y su entorno principalmente con los recursos 
naturales que integran su hábitat, conformado por seres orgánicos e 
inorgánicos de los reinos vegetal, animal y mineral, donde los grupos 
humanos son considerados parte integrante de la naturaleza y no la 
naturaleza parte de ellos, como queda manifiesto en su imaginario 
colectivo, lo cual modifica sus formas de vida.

Durante la época prehispánica, en el amplio y complejo contexto 
mesoamericano, los diferentes pueblos tenían una percepción clara 
sobre cada uno de los componentes del entorno inmediato, conforme 
fueron cosificando convirtieron los objetos en elementos de uso social, 
alimenticio, medicinal, mítico y ritual, inscritos en el pensamiento 
cosmogónico y sociorreligioso, sobre el cual se diseñaron diversos 
simbolismos para construir saberes, conocimientos, valores, mitos y 
ritos que integran la cosmogonía y cosmología reflejada actualmente 
en la vida de sus herederos. 

Uno de los 68 grupos originarios indígenas actuales de México es 
el autodenominado Yo teetjo ñaatjo jñaatjo, “gente que solamente 
habla la lengua originaria”, y conocido en el exterior como mazahua, 
“dueños venados”, que practicaron una interacción concreta con los 
elementos del medio ambiente inmediato, entre ellos la fauna.

Las serpientes, una de las diversas especies de fauna existentes en 
el hábitat teetjo ñaatjo jñaatjo, tuvieron una incidencia tan particular 



introducción

20

en la vida social cotidiana, cosmogónica, religiosa, mítica e ideológica 
del grupo al considerarlas seres divinos por las virtudes benévolas o 
malévolas que les significaban. 

En general, fue una de las especies de la fauna mesoamericana 
más sacralizada, deificada y venerada que cualquier otro animal del 
entorno, como lo atestiguan los registros escritos y literarios conte-
nidos en la mitología —sistema de pensamiento, fuentes etnohistóri-
cas—, representada en los vestigios arqueológicos, arquitectónicos, 
escultóricos y religiosos, preponderando la serpiente cascabel.

Algunas de estas especies de serpientes —coralillo, cascabel y 
alicante, sincoate o mazacoate, principalmente, aunque fueran temi-
das—, llegaron a ser benéficas y sagradas, además deificadas y venera-
das como Ts’ita Ndeje “Señor o Dios del Agua”, al cual le rendían una 
serie de rituales con ofrendas y dones durante las diversas etapas del 
año solar o cosmogónico que coincidían con el ciclo agrícola. 

En la Tira de la Peregrinación de los aztecas a su llegada al centro 
de México, procedente de Aztlán donde era su lugar de destino, donde 
fundaron su majestuosa ciudad de Méxko-Tenochtitlan, según su 
dios Huitzilopochtli, aparecen los dos primeros de los cuatro sacer-
dotes que, además de llevar a cuestas en ayates sobre sus espaldas a 
sus deidades, llevan en su tocado a las serpientes cascabel y alicante o 
mazacoate, respectivamente.

No nos parezca sorprendente la significación polivalente que 
tenían los reptiles para la vida de la comunidad: si fueran benévolas, no 
se descarta su representación simbólica malévola mediante la visión 
negativa en el mito del Menzheje —me: prefijo posesivo “dueño, 
poseedor, propietario” y nzheje “agua”, se traduce como el “Dueño 
del Agua”—, que aparece de formas diferentes en ríos, bordos, repre-
sas, ya sea como pez o rana y engaña o encanta, principalmente a los 
hombres, para atraparlos y provocarles la muerte por haber transgre-
dido alguna norma que rige la vida de la comunidad. 

En el panteón y en la cosmogonía teetjo ñaatjo jñaatjo, como en 
la mayor parte de los pueblos antiguos, predominaba la creencia de 
que la creación del universo en general y del mundo en particular fue 



21

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

una decisión tomada por los dioses, quienes poseen un poder ambi-
valente, es decir, tienen una representación benévola y otra malévola 
sobre las cosas creadas por ellos.

En este sentido,

el misterio de las causas del  movimiento astral, de la vida, la reproduc-
ción y la muerte, los fenómenos naturales, el ser peculiar del hombre y 
sus relaciones con otros seres, el por qué de la racionalidad del mundo, 
es decir, de su orden y su coherencia, los hombres antiguos recurrieron 
a una explicación sobrenatural, así surge el mito cosmogónico, que es 
una historia sagrada, el relato del primer acontecimiento tuvo lugar en el 
tiempo primordial y sus principales protagonistas son los dioses (Teratol 
en Monjarás-Ruiz, 1989: 15-16).

Desede el México antiguo y hasta la actualidad, las diferentes espe-
cies de víboras, serpientes y sierpes cumplían una función importante 
dentro del ciclo de la vida, en la organización social, religiosa, econó-
mica, cosmogónica y ritual, porque representaban fuerzas naturales 
y expresaban las formas de convivencia humana, muy presente en su 
sistema de pensamiento. 

Los olmecas ya deificaban y ofrendaban a las serpientes, princi-
palmente la de cascabel que la vinculaban con el jaguar, conocido en 
mazahua como ndamixi “gato-grande”, por el simbolismo que repre-
sentó en el ciclo vital, salud, mitología, cosmogonía, sociorreligioso e 
ideológico; los mayas, teotihuacanos, toltecas-otomianos y mexicas, 
tenían templos donde los veneraban. 

Entre las ciudades del México prehispánico donde se encontraban 
los centros ceremoniales con sus templos dedicados a este ente mítico-
religioso estaban: Chichen Itzá dedicado a Kukulkán; Teotihuacán a 
Quetzalcóatl; Tula en el Coatlaquetzalli, donde se ubicaba el templo de su 
sacerdote Quetzalcóatl: “que son unos pilares de la hechura de culebra, 
que tienen la cabeza en el suelo, por pie, y la cola y los cascabeles della 
tienen arriba” (Sahagún, 1979: 595), todos ellos evocaban a la “serpiente 
emplumada-Quetzalcóatl”, presente en la concepción mítica.



introducción

22

Apelando a la filiación tolteca-otomí de los mazahuas, como entre 
los antiguos habitantes de Mesoamérica, es obvio que hayan parti-
cipado en el desarrollo, auge y decadencia de grandes civilizaciones 
del Altiplano Central; como tales, compartieron y fueron legatarios 
de su producción sociocultural, como la percepción que tuvieron de 
las serpientes aún presentes en el imaginario o memoria colectiva 
mazahua actual, a pesar de todos los embates instrumentados para su 
desplazamiento mediante la colonización, evangelización e integra-
ción a la cultura occidental y nacional, y la homogeneización religiosa, 
social, cultural y lingüística, consideradas en las políticas públicas para 
la construcción del México actual.

El uso que se hacía de cada uno de los tres reptiles que se mencio-
nan marcó también sus diferencias, ya fuesen dañinos o provechosos, 
alimenticios o no consumibles, ofensivos o inofensivos, venenosos y 
no venenosos, benéficos o perjudiciales, útiles y no útiles.

El tema del presente trabajo aborda una de las clases de reptiles: 
los ofidios, entre las que están principalmente las serpientes cascabel, 
alicante o sincuate y coralillo, cuya presencia en los diferentes ámbitos 
de la vida mazahua de filiación cultural otomí-tolteca, data de mucho 
tiempo atrás, cuya presencia puede remontarse desde la cosmovisión 
teotihuacana.

La metodología utilizada en esta investigación, de corte etnográ-
fico, fue el registro de los datos obtenidos in situ, apoyado en fuentes 
bibliográficas, trabajo de campo, gabinete, entrevista, comunicación 
personal, observación participante y la etnosemántica para descifrar 
los significados de los contenidos culturales para un acercamiento más 
a la cultura mazahua.

El propósito trazado consistió en realizar un viaje más a la profun-
didad de la vida social y religiosa, cosmogónica y mítica teetjo ñaatjo 
jñaatjo, para contribuir a desentrañar, descifrar, explicar y entender la 
cosmovisión y el sistema simbólico, expresado en metáforas con una 
connotación metalingüística.

Se espera, con este trabajo, brindar otro aporte más para el cono-
cimiento, reflexión y acercamiento al imaginario colectivo mazahua, 



23

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

mediante consignar y analizar la función que cumplen las diver-
sas especies de serpientes en el carácter sensible de este pueblo 
otomí-tolteca.



ident idad



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Capítulo I 
Relación espacio-temporal  

y social





27

En este trabajo de investigación se da la explicación etnográ-
fica y mitológica en torno a la función y connotación genérica dentro 
del sistema de pensamiento simbólico de los teetjo ñaatjo jñaatjo.

Los tópicos abordados son: percepción biológica de las serpien-
tes, especies identificadas en la región, la función que cumplen en el 
ciclo de vida, organización social y ciclo de vida, salud-enfermedad, 
pensamiento sociorreligioso y sensibilidad en sus expresiones artís-
ticas con diseños plasmados en la indumentaria, danza, música, li- 
teratura, tradición oral, elementos todos ellos incidentes en el sentido 
de pertenencia teetjo ñaatjo.

El trabajo está integrado por un conjunto de elementos amalga-
mados en la mitología mazahua donde cada temática desarrollada 
no puede disgregarse una de otra pues, de lo contrario, se perdería la 
ilación de su tratamiento holístico.

Las temáticas contenidas en los discursos orales que se abordan 
constituyen materiales textuales que se adquirieron durante la parti-
cipación cultural en la comunidad de procedencia, desde el momento 
que “me nació la conciencia”, —como expresó Menchú, maya quiché 
guatemalteca—, y decidí escribir las memorias de mi pueblo teetjo 
ñaatjo jñaatjo.

La prospectiva de este trabajo es una forma de visibilizar las mani-
festaciones culturales y simbólicas presentes en la lengua y cultura 
mazahua para procurar su difusión en las nuevas generaciones de 
hablantes mazahuas, investigadores y, en general, gente interesada.

Los textos de la tradición oral que se citan no han sido sometidos al 
escrutinio de alguna posición teórica, sino que constituyen materiales 
producto de la recopilación y transcripción etnográfica, tal como circu-
lan en el contexto comunitario, donde se crea y se recrea esta oralidad.



28

relación espacio -temporal  y  socia l

Los materiales textuales que se tocan constituyen el registro de las 
vivencias que tuve en mi lugar de origen, fueron recibidos directa-
mente de mis padres y personas de la comunidad, otras fueron adquiri- 
das durante las reuniones familiares alrededor del fogón, y otras de 
manera comunitaria en las labores de cosecha, siembra colectiva, 
faenas. Ahora que paso un poco más de las seis décadas de vida me 
propongo darlas a conocer.

Como ya se mencionó, el tratamiento dado es de corte etnográfico 
que permitirá introducirse en el análisis teórico y metodológico de 
los discursos que integran la amplia tradición oral, compuestos por 
mitos, leyendas, cuentos, historias, creencias, como materia prima 
para el trabajo del etnólogo o de otros especialistas.

También, como se ha señalado, el propósito del presente trabajo, 
como en otros ensayos del mismo corte que se han escrito, consiste en 
dar a conocer el sistema de pensamiento simbólico desde un enfoque 
objetivo émico y ético, es decir, desde dentro y fuera del grupo acerca del 
modo de vivir, ser, pensar y quehacer del pueblo teetjo ñaatjo jñaatjo,  
como descendiente del mundo tolteca-otomí, desde la relación que 
tuvo con el entorno y el mundo social en Mesoamérica. 

El tratamiento dado a estas temáticas pareciera estar segmentado; 
sin embargo, no es así, por el contrario, forma parte de un todo etno-
cultural mazahua.

Generalidades del hábitat teetjo ñaatjo jñaatjo

La relación del ser humano con la naturaleza ha despertado una gran 
preocupación, interés, reflexión y estudio de muchas disciplinas cientí-
ficas, como la Antropología, Filosofía, Historia, Etnohistoria, Sociología, 
Mitología, Religión, Ecología, Geografía, Lingüística, Etnosemántica, 
Filología, Semiología, Semántica y Arqueología lingüística, entre otras. 

Desde la observación e interacción del hombre con su medio 
ambiente se han generado saberes, conocimientos, valores y sensi-
bilidad artística, que han permitido satisfacer diversas necesidades, y 
también, mediante estas relaciones con el entorno, se han conformado 



29

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

las prácticas y representaciones simbólicas y culturales de las comu-
nidades indígenas.

Los elementos físicos, geográficos, biológicos, ecológicos y huma-
nos, característicos de Mesoamérica, conjugaron ambientes favorables 
para el desarrollo de las diversas especies de flora y fauna y grupos 
humanos diversos en lengua y cultura. Los variados recursos natura-
les fueron fuentes necesarias no solamente para el consumo humano, 
sino que, junto con el fenómeno sociohistórico, propiciaron una 
manera particular de vivir y pensar el mundo de forma holística, de 
tal suerte que se “generaba una relación estrecha entre el ser humano, 
la naturaleza, la sociedad y el universo … y la relación que se establecía 
con algunos animales para mantener y cuidar los ciclos, la naturaleza, 
los rituales, las casas y siembras” (Peña, 2013: 83).

Al revisar, analizar e interpretar el contenido de algunas escasas 
fuentes etnohistóricas de origenes prehispánicos y coloniales afines a 
los pueblos otomianos, apoyadas principalmente en los textos narra-
tivos orales, nos transportó a identificar las formas de vida precorte-
siana, donde se han podido encontrar representaciones de diversas 
especies de serpientes “en su entorno natural y como elementos míti-
cos en vestiduras (falda de Coatlicue), en la guerra (xiuhcóatl arma 
de Huitzilopóchtli), y otras como dioses (Serpiente Emplumada o 
Quetzalcóatl)” (Peña, 2013: 83).

El abordaje de estos temas no nos hace sentir atrapados en el 
pasado, por el contrario, propicia la recreación y creación para enten-
der nuestro presente, porque en la percepción cosmogónica e indí-
gena, en general, solamente existe el ayer y el hoy. El futuro es incierto.

Los testimonios, tangibles e intangibles, permiten apreciar los 
símbolos iconográficos que representan principalmente a la pozï, 
serpiente cascabel o serpiente de fuego, así como a la ma’sa, serpiente 
alicante, y a la jmandajna, serpiente coralillo, y su relación con las 
funciones que cumplían en la organización social, pensamiento so- 
ciorreligioso, cosmovisión, ideología e identidad nativas. 

La relación cercana y el uso dado a esta especie de ofidios llevó 
a las sociedades mesoamericanas a divinizarlos por su significado 



30

relación espacio -temporal  y  socia l

simbólico, ideológico y utilitario que representaban como entes sagra-
dos, lo que los llevó a adorarlos y venerarlos. Los múltiples dones o 
bienes favoreció esta concepción, a través de las propiedades y benefi-
cios alimentarios, curativos, mágico-religiosos, míticos, que les repor-
taba. La presencia de las serpientes y su vínculo con la vida de los seres 
humanos es tan antiguo como la misma humanidad. 

De esta forma, en Mesoamérica se tenía muy presente la impor-
tancia de las diversas especies de serpientes en los ciclos de vida de los 
pueblos, incluso los registraron en sus discursos orales con una fuerte 
carga simbólica e identitaria.

Si se remonta al escenario mesoamericano, a la época de los olme-
cas “los del país del hule”, civilización que tuvo su desarrollo en el sur 
de Veracruz y Tabasco entre 1200 a 100 a.C., llegamos a identificar la 
influencia cultural, y el control político y económico que abarcó fuera 
de sus fronteras, el Altiplano Central y Centroamérica, durante su 
mayor auge que fue de 1200 a 900 a.C.  

En esta civilización donde “dominaban el tigre y la serpiente” 
(Ortiz y Rodríguez, 1995: 50), ya encontramos la relación de un felino 
ndamixi, “gato-grande, tigre o jaguar”, con la serpiente cascabel, 
relación mítica que se da después con la simbolización de mixcóatl, 
“serpiente de nube”: mixi “gato” y cóatl “serpiente”, en los pueblos 
teotihuacanos, toltecas, otomianos y mexicas del Altiplano Central 
mesoamericano. 

Además, representaba a una “deidad estelar antigua relacionada 
con la caza, la guerra y la fecundidad” (Garibay, 2013: 305), vincu-
lado con el personaje mítico de Ehécatl Quetzalcóatl, “Serpiente 
Emplumada de Viento”, deidad del viento o aire, estrella de la tarde, 
que sube y baja de las nubes, y como patrón de los caminantes, que les 
señalaba el tiempo y destino de sus caminatas. 

Con el surgimiento de Teotihuacán en el siglo II a.C., marcó el 
inicio del Periodo Clásico, como una ciudad maravillosa cosmopo-
lita reinante cuando “la armonía del tiempo y espacio sagrados con el 
cosmos fueron creados” (Manzanilla, 1995: 58); se constituyó princi-
palmente en un centro sagrado de peregrinación y procesiones (Toby 



31

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Evans, 2015: 48-53), que logró tener el control y dominio político y 
económico de todo el centro de México, del Altiplano Central hasta 
Centroamérica.

En el plano religioso se distinguen la peregrinación y procesión: la 
primera es el traslado a pie de los participantes, de lugares distantes 
a un centro ceremonial de fuerte atracción espiritual, a donde se va 
individual o colectivamente a entregar ofrendas, dones, a pagar tribu-
tos a las deidades por los favores recibidos, y a pedir beneficios para 
conservar la armonía en la familia y en la comunidad. 

La procesión es el acto colectivo que consiste en girar alrededor 
del centro religioso. El movimiento de los participantes o peregri-
nos se inicia en el corazón de ese recinto cargando a sus deidades, 
de izquierda a derecha, hasta tocar las cuatro esquinas de ese centro 
ceremonial para llegar nuevamente al punto de partida.

La urbe teotihuacana, como centro maravilloso, tuvo una convic-
ción religiosa y una cosmovisión que armonizaba con el medio am- 
biente. Contaba con una pirámide dedicada a Quetzalcóatl, “Serpiente 
Emplumada”, muy llamativa por su decoración y simbolismo. 
Teotihuacán, como ciudad sagrada de los toltecas, alude al mito donde 
se transforman los dioses en Sol y Luna (Garibay, 2013); se caracteri-
zaba como una ciudad cosmopolita, multifamiliar y multiétnica que 
contó con una población de 120 a 175 mil habitantes, en una superficie 
de 20 kilómetros cuadrados, en cuyos barrios multiénicos se alberga-
ban personas provenientes de otros puntos del escenario mesoameri- 
cano para ocuparse en los diversos menesteres del centro religioso, así 
como especialistas de los diferentes oficios para la sustentación de los 
estratos de la metrópoli.

Derivado de sus relaciones con los diversos puntos lejanos de 
Mesoamérica y su época como ciudad de gran apogeo —comprendido 
durante casi ocho siglos, del 100 a.C. al 700 d.C.—, “la convertía en la 
gran metrópoli de Mesoamérica y una de las ciudades más grandes de 
su época” (Cobean: 1995: 12). Fue a fines del Clásico que decayó abrup-
tamente, como otras tantas poco después del siglo viii (700 d.C.), por 
causas aún desconocidas.



32

relación espacio -temporal  y  socia l

Es de destacar que durante este periodo, trescientos años antes de 
la decadencia y el derrumbe de la gran metrópoli teotihuacana en el 
siglo viii a. C., incluso tres siglos atrás “aproximadamente en el siglo 
v (500 d.C.), el otomí y el mazahua eran la misma lengua” (Palancar, 
en el Prólogo al libro de Knapp, 2013).

Conforme al dinamismo de las lenguas, el mazahua al ir variando se 
convirtió en dialecto del otomí, pero llegado el momento de escindirse 
los mazahuas de los otomíes, cultural y lingüísticamente, se convir- 
tieron en pueblos con culturas y lenguas diferenciadas e indepen- 
dientes. Pero es indudable que el mazahua se haya abrevado de las  
civilizaciones teotihuacana, tolteca y otomí al participar en el surgi-
miento, auge y decadencia de los toltecas.

Con el derrumbe de Teotihuacán en el siglo viii, d.C., se dio lugar 
al desarrollo de la civilización tolteca en el Altiplano Central, cuya 
capital fue Tula, que alcanzó su auge con el legendario gobernante 
Topiltzin Quetzalcóatl “Príncipe civilizador”. 

Los asentamientos de Tula datan de los primeros habitantes que la 
poblaron durante los siglos viii y ix (700 al 900) d.C.

La presencia de la civilización tolteca en las culturas de Mesoamérica 
con Ce Ácatl Topiltzin Quetzalcóatl  “no sólo se manifiesta en la arqui-
tectura y en la cerámica, sino en las formas rituales y en la ideología, 
ello fue producto de la expansión de la población —entre los siglos ix 
y xi d. C.—, de una serie de alianzas interdinásticas y de un poderoso 
sistema de comercio y tributo” (Cobean, 1995: 142-143). 

Tula tuvo su apogeo entre los siglos x y xii (900 al 1200 d.C.). 
Después de la caída de Teotihuacán, Tula se constituyó en la gran metró-
poli y centro religioso donde convergían las grandes peregrinaciones 
y procesiones de los pueblos del centro de Mesoamérica (Jiménez y 
Cobean, 2015: 60-65); controlaba gran parte del centro de México.

Si se analiza y se compara el sistema de pensamiento cosmológico 
y cosmogónico de los pueblos teotihuacano y tolteca vemos que tiene 
relación con las expresiones culturales mazahuas. El conocimiento 
proviene del análisis y comparación de las fuentes etnohistóricas y 



33

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

cultura material presentes en la alfarería, arte textil, danza, música, 
tradición oral, mitología de la serpiente emplumada. 

La celebración de rituales a las deidades toltecas guarda semejanza 
con la tradición religiosa mazahua, como la adoración a Ts’ita Jyarï, 
“Señor Sol”; Ts’inana, “Señora Luna”; Tansejé, “Luces del amane-
cer”; por igual guardaba relación con la presentación de ofrendas a 
Yo Méjomï, “Los dueños de la tierra”; Ts’ita Ndeje, “Señor del Agua”; 
Ts’ita Sibi, “Señor del Fuego”; Ts’ita Ndajmï, “Señor del Viento”; 
Ts’ita Jómï, “Señor y Señora Tierra”; que ocurren en los espacios 
constituidos por los tres niveles del universo: Jómï, “Mundo”; Jens’e, 
“Supramundo”; y Ñixua, “Inframundo”, y sus tres dimensiones: 
horizontal, perpendicular y vertical, como se señala en los trabajos 
de quien esto escribe: “Sahumerio y copal: fiesta de los muertos entre 
los mazahuas. Una tradición en la posmodernidad” (Segundo, 2002) 
y “El coyote, el perro y el hombre ¿amigos o enemigos? Algunos 
elementos mitológicos estructurantes de la organización social teetjo 
ñaatjo jñaatjo”, aún inédito.

Se identifica, además, una gran influencia en los conocimientos 
médicos y la herbolaria, las observaciones astronómicas, el cómputo 
del tiempo y el sistema numérico con base vigesimal, mismos que no 
han sido investigados y estudiados ampliamente; poco a poco, estos 
conocimientos sufrieron un desplazamiento a la manera occidental 
en su práctica.

Tula fue el primer Estado que “logró unificar extensas áreas de  
México y Centroamérica en un gran sistema cultural, y propiciaron  
importantes cambios en la religión y la ideología de los pueblos 
mesoamericanos, con énfasis en el complejo épico del hombre-dios 
Quetzalcóatl” (Cobean, 1995: 143).

Los toltecas “eran buenos cantores y mientras cantaban y danza-
ban usaban atambores y sonajas de palo que llaman ayacachtli” 
(Sahagún 1979: 598). Aquí encontramos el antecedente más directo 
de la Danza de sonajas, tradición dancística que persiste en la actuali-
dad en algunas poblaciones mazahuas ribereñas del río Lerma, como 



34

relación espacio -temporal  y  socia l

San Pedro el Alto, Pastores, San Pedro Potla, Maró, del municipio de 
Temascalcingo. Esta expresión artística es practicada principalmente 
por mujeres adultas y ancianas, a la que también se le llama Jneme 
Madre “Danza Madre o Danza de las Madres”.

A finales del siglo xii (1100-1199 d.C.) ocurrió que la ciudad de 
Tula fue incendiada y abandonada por sus pobladores por deci-
sión del último sacerdote y personaje legendario Huemac Topiltzin 
Quetzalcóatl, “Serpiente Emplumada de Nube”, para dirigirse al 
mítico Tlapallan; dicho acontecimiento marcó el inicio de la deca-
dencia y el colapso del imperio tolteca.

El ciclo épico de este legendario personaje Topiltzin Quetzalcóatl 
“Príncipe Serpiente Emplumada”, llegó a ser la leyenda central de la 
civilización mesoamericana, cuya herencia fue más grande que los 
cultos bélicos al dios Huitzilopochtli entre los mexicas. 

Encontramos alusión sobre este personaje en el texto narrativo 
oral de la cosmogonía mazahua actual, que habla de béma o guéma, 
término utilizado para referirse a los “antepasados o ancestros u 
hombres antiguos”. El contenido se lee en el relato donde se habla 
de los primeros humanos que moraron en la tierra: Mo kjaa neje mo 
ngins’i xoñijomï “Cuando se creó y se destruyó el mundo y la huma-
nidad” (Segundo Romero, 2014). 

El pueblo teetjo ñaatjo jñaatjo-mazahua, de filiación otomiana, 
tiene una denotación y connotación deificada a estas especies de fauna 
que nos remite al pasado histórico, etnohistórico y mítico, al relacio-
nar su imaginario colectivo e identitario con Teotihuacán y Tula, del 
Periodo Clásico, lo que nos hace identificar y reconocer nuestra ascen-
dencia otomí-teotihuacana-tolteca-chichimeca. 

Como ya se mencionó, en el siglo xii d.C., culmina el Periodo Clásico 
con el surgimiento, expansión y predominio del imperio mexica en el 
Altiplano Central y Centroamérica hasta mediados del siglo xvi de nues-
tra era, cuando opera el contacto entre el Viejo y Nuevo Mundo. 

El pueblo azteca también reverenció a la serpiente cascabel como se 
muestra en sus producciones artísticas, plasmadas en la arquitectura y 
escultura, inscritas en los templos que le eran dedicados. Así mismo, 



35

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

lo registraron en los códices elaborados antes y durante los primeros 
años de la era colonial.

Con la invasión hispana, a pesar de lo que significó para todos los 
pueblos sometidos, muchas manifestaciones culturales “sobreviven 
con nuevos significados y transformados en gran parte al adaptarse a 
las nuevas condiciones” (Cobean, 1995: 15). A pesar de los diferentes 
procesos de colonización a los que fueron sometidos los mazahuas 
“este pensamiento persiste en la actualidad. Se crea, se recrea y se rein-
venta en todo momento” (Celote en Knapp, 2013: 10).

A medida que fue afianzándose el proceso de evangelización 
hispana con la introducción de las ideas judeocristianas en el pensa-
miento sociorreligioso de los pueblos colonizados, durante los pri-
meros años de vida colonial, consolidado en los siglos subsecuentes, 
se fue adquiriendo un pavor o aversión hacia las diferentes especies de 
serpientes o víboras, al grado de no tolerar su presencia, por mínima 
que ésta fuera.

Al fijarse la premisa de que “las serpientes son del diablo” (Kiemele, 
1979: 75), es entonces que simbolizan el origen de la maldad y conno-
tan pecado y prohibición porque eran representaciones o personi-
ficaciones de Satán en su significación de “adversario, enemigo o 
acusador”, lo que no correspondía a la percepción nativa de estas es- 
pecies animales.

Varios son los argumentos que sostienen la referencia del origen 
otomí-tolteca de los mazahuas, en virtud de que conformaron la base 
del gran complejo cultural mesoamericano, antes de los chichimecas 
de Xólotl y de los propios aztecas, mexicas o tenochcas. 

Entrega de ofrendas: tradición y legado tolteca

Las expresiones culturales tangibles e intangibles que se encuentran 
al incursionar, analizar y comparar las manifestaciones identificadas 
en las fuentes etnohistóricas, arqueológicas y monumentos escul-
tóricos y arquitectónicos, relativos a las culturas teotihuacana, tolteca 
y mexica, tienen coincidencias con lo que se maneja en la cultura 



36

relación espacio -temporal  y  socia l

espiritual que aún persiste en la cosmovisión mazahua, como es la 
celebración de rituales y la entrega de ofrendas y prácticas de adora-
ción a la pareja primigenia: Ts’ita Jyarï, “El Señor, Padre Venerable o 
Dios Sol”, y a Ts’inana, “La Señora, Madre Venerable o Diosa Luna”, 
plasmados en los monumentos arquitectónicos y escultóricos de 
Teotihuacán, Tula y México-Tenochtitlán.

Al dirigirse reverencialmente a las deidades o señores se aplica 
la palabra Ts’ita: prefijo ts’i-, término reverencial, que significa 
“pequeño, chico, reverencia” y ta- de tata “papá, señor”, se traduce 
como “Pequeño Papá, Padre Venerable, Gran Señor, Dios”. 

Con el vocablo Ts’ita se significa el estatus que han adquirido las 
personas por su edad, ancianidad, sabiduría, experiencia, poder y 
comportamiento armónico observado durante su vida familiar, social 
y comunitaria en el mundo terreno. Estas caracterizaciones hacen que 
sean divinos y por tal merecedores de reverencias que se prolongan 
aun en el mundo sobrenatural para pedir que sean memorados por sus 
herederos y familiares. De no cumplirse hacen sentir con severidad 
su poder. 

Los personajes, señores o deidades primigenias señaladas no sola-
mente cumplían su papel de crear, normar, legitimar, regir, fundar, 
ordenar y armonizar el mundo, la humanidad, la sociedad y los 
pueblos, sino que también hacían valer su poder de destruir lo creado 
en periodos sucesivos. 

Esta visión se constituyó como prohibición-castigo, elemento 
central en las civilizaciones mesoamericanas durante la época prehispá-
nica. Neutralizar o evitar estas sanciones-destrucciones manifestadas 
en cataclismos, enfermedades, hambrunas, implicó necesariamente la 
existencia de un orden y una armonía, al obedecer a un proceso dialéc-
tico de dar-recibir-dar: la reciprocidad compartida e inevitable para 
salvar la vida humana de la propia muerte. 

Ofrecer reverencia, respeto, memoria, ofrendas o dones a los 
señores significó ra unïji o s´engua yo ts’ita “dar ofrendas a los padres, 
señores o deidades venerables”, que evocaban a los antepasados o 



37

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

ancestros. El término s’éngua traducido es el “objeto con lo que se 
saluda” y proviene del verbo zengua “saludar, ofrendar”. 

Este hecho constituye un compromiso que se establece entre éstos 
y quienes quieren conseguir un beneficio, con el deber de llevar y 
tener una vida individual y socialmente ordenada y armónica, para 
tener derecho a disfrutar los dones recibidos de los primeros, lo que 
parece ser un comportamiento adecuado o equilibrado al dar-recibir-
dar, con el consabido deber y compromiso de hacer cumplir la reci-
procidad establecida. 

Este comportamiento, adecuado, también apela límites que evita la 
presencia del caos o desorden. A cambio de los bienes recibidos, retri-
buye recíprocamente mediante la entrega de ofrendas, lo que garantiza 
evitar la sanción o castigo, el caos, el desorden, la destrucción y la fata-
lidad, por el no cumplimiento de la entrega de dones. 

Así vemos que el don es el elemento de vinculación entre los agen-
tes terrenales y sobrenaturales, entre los hombres y los ancestros  
o deidades.

La entrega de las ofrendas a los ts’ita “señores”, quienes han alcan-
zado ese privilegio de serlo, implica que los descendientes deben 
retribuirles y agradecerles por el manejo y disfrute de los bienes que 
han heredado de ellos. En este sentido, el don con el consabido ida y 
vuelta representa el elemento vinculatorio entre los seres sobrena-
turales ancestros y los familiares terrenales, es decir, lo humano con 
lo divino, lo natural y sobrenatural, donde ko’s’ï o za’kï “está de por 
medio anteponer la vida”. Con ello se evita que los ancestros influyan 
en la vida, posesionándose del cuerpo de los descendientes. 

Como se puede observar, lo que más se persigue es la circula-
ción armónica de los bienes materiales legados por los antepasados, 
mismos que son disfrutados por los herederos. Se advierte la infaltable 
celebración de ceremonias rituales que “eran medidas que tomaba el 
grupo o la familia para propiciar el espíritu del muerto, para evitar que 
se creyera olvidado y en venganza enviaría desde el más allá enferme-
dades y muertes” (Dahlgren, 1976: 693).



38

relación espacio -temporal  y  socia l

La relación dialéctica y recíproca entre el dar y recibir dones propicia 
el orden y la armonía e impide la presentación del caos y la confusión. 
No cumplir este acto de ofrecimiento trae como consecuencia que los 
descendientes sean objeto de ra zïrï yo pale “van a ser agarrados, atrapa-
dos o posesionados por los espíritus de los abuelos o ancestros”, lo cual 
significa que las almas de los ancestros difuntos se introducen en el cuerpo 
de los familiares directos del grupo de parentesco: cónyuge, hijos, nietos 
y bisnietos, para apropiarse de ellos; al posesionarlos les provocan daños, 
desequilibrios en la salud, enfermedades y, quizá, incluso la muerte. 

A efecto de contrarrestar estas consecuencias negativas se hace 
necesario realizar rituales a cargo del los ñ’emé “iniciados o predesti-
nados”, ellos hacen uso de los dones o poderes que les han sido entre-
gados con sentido espiritual. Se les conoce como yo mbarï “sabedor, 
conocedor” o yo ndambarï “los grandes sabios o grandes conoce-
dores”, los sacerdotes, los detentadores de la sabiduría ancestral. Con 
su mediación, ayudan a cumplir la entrega recíproca de las ofrendas 
que apacigua la ira de los ancestros o señores.

La figura de estos personajes, que tuvo un papel fundamental en 
la sociedad prehispánica, fue defenestrada por la Iglesia colonial cate-
gorizándolos como hechiceros, brujos, chamanes, curanderos; los 
consideraron representantes del mismo demonio y sus actividades 
fueron tomadas como diabólicas.

Dejar de cumplir estos deberes memorables con las deidades o 
ancestros representa un “comportamiento inadecuado” de las perso-
nas que saben las consecuencias rígidas y por tanto sancionables, 
porque denotan compromisos y connotan límites, que deben asumir 
quienes están propensos a cometer, provocar o transgredir las conduc-
tas aprobadas por la comunidad y los agentes sobrenaturales. 

El hecho de la entrega de ofrendas lleva a la reparación de la “trans-
gresión de esta norma que implica la circulación de dones, como 
fundamento del hecho social. Si no circulan los bienes reina el desor-
den. En la transmisión descansa la convivencia (humana) y sobrena-
tural armónica” (Campos, 1982: 214). 



39

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Además de ofrendar a Ts’ita Jyarï, “Señor o Padre Sol”, en su advo-
cación al Señor del Fuego y a Ts’inana, “Señora o Madre Luna”, como 
pareja primigenia, también veneraban a otros señores o deidades co- 
mo: Ts’ita Ndeje, “Señor del Agua”; Ts’ita Ndajmï, “Señor del Viento”; 
Ts’ita Jomï, “Señor y Señora Tierra”; Ts’ita Sibi, “Señor del Fuego”, 
cuyo poder se deja sentir en un nivel social y comunitario, en tanto que 
el de los ancestros ocurre solamente en un nivel familiar.

La descripción de estas expresiones socioculturales, contenidas 
en las fuentes y discursos orales manejados en este trabajo, permite 
identificar y comparar los elementos de la cosmogonía mazahua que, 
como grupo otopame, tiene en común con los conceptos de la cosmo-
visión y patrones culturales teotihuacanos, toltecas y otomíes, como 
se puede notar en los relatos orales citados.

El posicionamiento que se adopta lleva a considerar que los maza-
huas y otomíes provienen de los toltecas; probablemente ya formaban 
parte de los multifamiliares étnicos de Teotihuacán, donde ya se contaba 
con población mazahua, escasamente diferenciada de los otomíes.

Lo anterior, hace pensar en la participación directa de la fundación, 
más tarde, de Tula en el siglo viii, que alcanzó su “apogeo entre el 1000 
y 1150 d.C., durante la época Clásica” (Cobean, 1995: 14). De esta forma, 
gente mazahua fue partícipe en el surgimiento, ascenso y apogeo de 
las ciudades y la metrópoli de Teotihuacán y Tula, hasta el derrumbe 
o decadencia de ambas urbes, cuyas causas permanecen en lo arcano.

No solamente se debe apoyar en los hallazgos de la arqueolo-
gía, sino que se puede recurrir a los aportes teóricos y metodológi-
cos de otras disciplinas científicas como la Etnohistoria, Historia, 
Etnolingüística, Filología, Geografía física y humana, además de la 
tradición oral nativa y, por qué no, de los herederos vivientes, pensan-
tes y actuantes, entre otras fuentes, para ayudar a desentrañar lo que 
aún constituyen misterios.

El pueblo mazahua, como grupo otomiano del Altiplano Central, 
reclama recibir influencia y ser heredera de la cultura tolteca, que tuvo 
su apogeo en Tula durante los siglos x al xii d.C., en virtud de que una 
amplia gama de patrones de las expresiones de la cultura tolteca es 



40

relación espacio -temporal  y  socia l

coincidente en sus particularidades con la cultura mazahua actual, ya 
haya sido producto de actos de contacto, dominio, relaciones comer-
ciales y militares, tributarias o de servidumbre.

Teotihuacán y Tula, durante sus épocas de esplendor, controlaron 
gran parte de los pueblos del centro de México como grandes metrópo-
lis; una fue primero y otra después. Sus áreas de influencia abarcaron 
centenares de kilómetros a su alrededor, lo que confirman las palabras 
del misionero franciscano Bernardino de Sahagún: “en todas partes de la 
Nueva España donde se han hallado sus obras … es casi por todas partes 
estuvieron derramados los dichos toltecas” (1979: 596); más allá de los 
confines que los propios mexicas no pudieron subyugar en su momento.

El desarrollo de Tula se tuvo como un referente histórico-cultural, 
detonó y provocó la transformación de los pueblos del altiplano meso-
americano, con procesos interrelacionados, a través de “la expansión 
de poblaciones toltecas de habla nahua [a veces de habla otomí], …  así 
de importantes cambios en la religión y la ideología” (Cobean, 1995: 
143), como tal se encuentra en el remanente del hombre-Dios Huémac 
Ce Ácatl Topiltzin Quetzalcóatl “Serpiente Emplumada”. 

De los toltecas se les menciona “como buenos hombres y allegados 
a la virtud, y su manera de hablar y saludarse unos a otros era: señor, y 
señor hermano mayor, y señor hermano menor” (Sahagún, 1979: 597), 
valores que suelen persistir en algunos pueblos mazahuas considera-
dos culturalmente tradicionalistas.

Respecto al espacio geográfico de asentamiento tradicional, los 
propios mazahuas consideran dos nichos ecológicos en su hábitat: 
la subregión norte y la subregión sur. La subregión norte, frontera 
con los otomíes, comprende pueblos de los municipios de Jiquipilco, 
Ixtlahuaca, Jocotitlán, Atlacomulco, Temascalcingo y El Oro. La 
geografía está conformada generalmente por llanos y planicies esca-
lonadas de sureste a noroeste, con pequeñas elevaciones y cadenas 
de serranías que la circundan, siguiendo el curso de Ndareje “Agua 
grande, Río Grande o Lerma”, y se ubican a uno y otro lado de este 
agente fluvial, que la atraviesa de sureste a noroeste, de acuerdo con 
ello son nombrados por los mazahuas de las zonas boscosas de la 



41

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

subregión sur como yo meb’atjï, “los mazahuas habitantes origi-
narios o dueño de los llanos”. 

Es en esta zona donde se han hallado e identificado, en gran medida, 
las evidencias arqueológicas con presencia de sitios con cultura ma- 
terial de una posible presencia olmeca, pero con más influencia teoti-
huacana y tolteca (Gutiérrez de Limón, 1979). A pesar de haber sido 
localizados diferentes sitios con asentamientos prehispánicos no se 
han llevado a cabo trabajos de exploración, recuperación y estudio a 
fondo de la cultura material.

Yo me’b’atjï, “los mazahuas o gente de los llanos”, llaman a sus 
hermanos de la subregión boscosa del sur Yo mentr’eje, yo mentr’e o 
yo me’ch’ejé, “los mazahuas habitantes originarios o dueños de los 
montes”. Esta subregión se caracteriza por ser montañosa, poblada 
por una exuberante vegetación propia de los bosques: pinos, oyame-
les, cedros, madroños, encinos, con una variada fauna y flora. Es preci-
samente la subregión norte la considerada por Celote y Knapp como 
la cuna (2013) donde se habló el mazahua antiguo. 

En esta parte de la zona mazahua, los asentamientos fueron ocupa-
dos tardíamente como resultado de la dispersión y expansión de la 
población hacia el sur, poniente y oriente de Michoacán para evitar el 
dominio y sujeción de los mexicas, pero, a su vez, fueron utilizados 
por los purépechas como fuerzas de avanzada en las acciones militares 
durante la época prehispánica contra los aztecas y, más tarde, por la 
colonización hispana en el siglo xvi. En esta segunda subregión son 
escasos los sitios de asentamiento y evidencias de cultura material  
como los hallazgos reportados por Reinhold (1981) en Valle de Bravo. 

Los procesos de expansión y dispersión generados, así como los 
desplazamientos y contactos que tuvieron con otros grupos como  
los otomíes, matlatzincas, nahuas y purépechas, ocasionaron los 
cambios culturales y lingüísticos notorios en el aspecto fonético, 
morfológico, semántico y dialectológicos en la lengua jñatjo/jñartjo 
que identifican las zonas norte, sur y este de Michoacán.

Varias son las razones argumentativas que sostienen estas referen-
cias, en virtud de que conformaron la base del gran complejo cultural 



42

relación espacio -temporal  y  socia l

mesoamericano, antes de los chichimecas de Xólotl y de los propios 
aztecas, mexicas o tenochcas e hispanos.

Reptiles y ofidios

Conforme a la visión taxonómica científica sobre la orden de los 
reptiles a la que pertenecen los ofidios, que a la vez comprenden las 
diversas especies de serpientes, reúnen múltiples características: ser 
animales vertebrados, con piel escamosa, seca, queratinizada y gruesa, 
que se mudan periódicamente; son de sangre fría, ovíparos y su res-
piración pulmonar; la mayoría tiene dientes y reptan o se arrastran. 
Las escamas, cuando son de serpientes grandes y longevas, se aseme-
jan a las plumas de las aves, de ahí el mito de Quetzalcóatl. En México 
existen cerca de 393 especies. En el presente trabajo, las serpientes que 
se hallan en el área se citan con su nombre científico y en español para 
su mejor identificación.

Víbora, serpiente y sierpe: visión etnotaxonómica 
teetjo ñaatjo jñaatjo

Los conceptos de víbora, serpiente y sierpe en la cultura mazahua 
son conocidos con la denominación genérica de k’ijmi, vocablo que 
se utiliza para nombrar a estos reptiles como especies animales que 
al desplazarse se arrastran o reptan, y manifiestan comportamien-
tos específicos de supervivencia en el hábitat y de interacción con el 
ser humano, sobre las cuales existe una percepción que se construye 
social y colectivamente, que integra la cosmovisión, la ideología y la 
memoria colectiva teetjo ñaatjo jñaatjo. 

El término k’ijmi se usa para denominar a todas las clases de víboras 
sin importar si son culebras, serpientes o sierpes. Desde la perspectiva 
mazahua hay cierta diferencia en los contenidos semánticos que atañe 
a cada una de las denominaciones de las especies mencionadas. 

Con el vocablo víbora se señala a las culebras más pequeñas, el 
de serpiente se utiliza para designar a una especie más grande que la 



43

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

culebra o víbora, y la denominación de sierpe se refiere a otra clase 
todavía más grande y corresponde solamente a la serpiente cascabel, 
cuya representación conduce a lo mítico.

La visión que se tiene de la serpiente cascabel proviene de la percep-
ción que trasciende en lo mítico acerca de la metamorfosis que sufre 
en su aspecto físico: tiene transmutaciones físicas de reptil, ave y gato, 
con una fuerza enorme y desctructiva; vive en los riscos, las partes 
más apartadas e impenetrables de las sierras, lo que le da esa conno-
tación mitológica.

Se ha mencionado la relación que existe entre las culturas mazahua, 
teotihuacana y tolteca pues comulgan, en gran medida, en su cosmovi-
sión, como se podrá notar en el tratamiento que se da a la caracteriza-
ción y clasificación de los ofidios existentes en el hábitat, en especial a 
tres de ellas: k’ijmi pozï, “serpiente cascabel”; k’ijmi ma’sa, “serpiente 
alicante o sincuate”; y jmandajna, “flor falsa” o serpiente coralillo.

En general, todas las especies de víboras se caracterizan por ser 
ovíparas, rastreras y de sangre fría. La descripción que se hace de cada 
una de las tres víboras mencionadas nos lleva a ofrecer un panorama 
de contextualización del hábitat y consideración biológica y ecológica 
que se tiene de ellas. Cabe destacar, también, las principales caracte-
rísticas que manifiestan: aspecto físico, comportamiento e influencia 
en la vida social, mágico-religiosa, cultural e ideológica de los teetjo 
ñaatjo jñaatjo. 

Las principales especies de víboras identificadas en la región maza-
hua se citan aquí con sus respectivos nombres en mazahua y espa-
ñol, así como su denominación científica, con una breve explicación 
cultural sobre su caracterización en benignos y perjudiciales, ofensi-
vos e inofensivos, útiles y no útiles, venenosos y no venenosos, y el 
comportamiento que adoptan en su relación con el hombre. 

Desde el punto de vista de los mazahuas se clasifican como vene-
nosas: dyak’ijmi o tunk’ijmi, “trompa de puerco”; jïxdyeb’e, “silba-
lluvia”; pozï, “serpiente de cascabel” (Crotalus basiliscus), y jmandajna, 
“serpiente coralillo o flor falsa” (Micrurus corallinus). Los no vene-
nosos son: xixkalá, “culebra de agua” (Erythrolamprus semi-aureus); 



44

relación espacio -temporal  y  socia l

ndank’ijmi, “chirrionera o culebra de pastizal” (Philodryas patagonien-
sis), y ma’sa “serpiente alicante” (Boa constrictor). 

Cabe destacar que se habla de la existencia de una serpiente blanca con 
una longitud aproximada de entre uno y dos metros que se desplazaba 
sobre el pastizal. A decir de la gente “parecía un listón blanco” y corre-
teaba a las personas, era muy temida y venenosa, misma que se extinguió.

Al adentrarse en la mitología mazahua relativa a las serpientes se 
percata que permanece una serie de creencias como: “cuando la víbora 
saca la lengua ‘bífida’ está chupando la sangre de la gente, aunque esté 
lejos la persona” (Kiemele, 1979: 75).

Algunas especies de reptiles como los saurios no pertenecen a este 
phylum, pero se citan aquí para conocer las creencias que sobre ellas se 
han construido, ya que resulta importante mencionarlas por la simbo-
lización que tienen para la vida mazahua entre las que se encuentran: 
s’ikji, “lagartija llanera”; ts’is’ikji, “camaleón”, y korga o yïrga “lagar- 
tija” (Ameiva chrysolaema). 

La convivencia del ser humano con estos reptiles ha sido casi 
cercana, basándose en el uso que puede hacerse de sus partes para 
el consumo alimenticio, medicinal para la prevención o curación de 
algunas enfermedades, y su significado en el pensamiento sociorreli-
gioso. Ante la ofensiva humana, se resisten a ser atacados y la respuesta 
que ofrecen es la defensa mediante el daño que pueden causar, el 
miedo o su veneno al mostrarse temibles, agresivos y “de mal agüero”.

La víbora chirrionera ndank’ijmi, “víbora grande”, presenta un 
color verde y negruzco, no tiene cascabeles, es la más larga y delgada, 
puede medir hasta un metro y medio, tiene una cola finísima, se arras-
tra muy veloz por los pastizales y pedregales; se alimenta de ratas, 
ranas, sapos, gusanos y moscos.

Ésta, como todas las víboras, no soporta la proximidad humana, si 
no es advertida su presencia y se pasa de forma involuntaria por el lugar 
donde se encuentra, golpea fuertemente en las piernas de las personas 
dejándolas marcadas o chicoteadas; quienes han experimentado esto 
refieren que la sensación producida es similar a un golpe dado con un 
látigo de cuero.



45

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

La xixkalá, o culebra de agua, es generalmente mansa e inofensiva; 
tiene un color verdoso con rayas negras y blancas en el dorso; no es 
venenosa; se alimenta de gusanos, acociles, moscas, peces pequeños; 
causa miedo con sólo verla para quienes no la encuentran con frecuen-
cia; mide aproximadamente entre 30 y 50 centímetros.

La serpiente llamada dyak’ijmi o tunk’ijmi, “víbora parda”, también 
conocida como “trompa de puerco”, para salvarse de sus depredadores 
finge estar muerta con el dorso hacia arriba; cuando se han retirado 
vuelve a su posición ventral; llega a medir de 15 a 25 centímetros apro-
ximadamente; vive en los lugares pedregosos; su cromática mimetiza 
con el color de las piedras; es venenosa y aparece generalmente en 
Zanto, “época de lluvias”.

La víbora conocida como jïxdyeb’e, “silba-lluvia”, vive en los montes. 
Silba durante las noches en la época de lluvias, de ahí su denominación 
en mazahua; se cree que lo hace para llamar a la lluvia. Es muy pequeña, 
su extensión puede medir de 10 a 15 centímetros, y venenosa.

La serpiente llamada jmandajna “flor falsa o coralillo”, debe su 
nombre al mimetismo que adopta su colorido; vive en los montes o 
lugares pedregosos, es vistosa y notoria por sus anillos en rojo, amari-
llo y negro; no es gruesa, mide de metro a metro y medio; se alimenta 
de insectos, moscas, arañas; es temible y sumamente venenosa.

De todas las especies que forman parte de la fauna de la región 
mazahua, aquí solamente se describirá a dos de ellas: la pozï, “serpiente 
cascabel”, y la ma’sa, “serpiente alicante”, por su fuerte presencia en 
el ciclo de vida, estructura de la organización social, pensamiento 
cosmogónico y mágico-religioso, mítico y simbólico, cultural, ideo-
lógico e identitario teetjo ñaatjo jñaatjo.

Serpiente cascabel

El nombre pozï, “serpiente cascabel”, proviene de la palabra poxï que 
significa “pardo”, es decir, tirando a negro como de aspecto sucio. Su 
color oscuro y parduzco se mimetiza con el color de la tierra. Este 
ofidio es grueso y grande, mide aproximadamente entre 50 y 80 



46

relación espacio -temporal  y  socia l

centímetros de longitud, y de 4 a 6 centímetros de grosor. Presenta 
un aspecto temible, es muy venenosa, de un comportamiento manso 
y ovípara. Sus huevos son parecidos a los de las demás víboras, blan-
dos —su textura puede equiparse a la de un globo lleno con agua—, 
en cada camada se crían de 8 a 12 viboreznos. Esta especie tiene una 
vida de entre 8 y 12 años. 

Desde la percepción de la gente teetjo ñaatjo jñaatjo, la edad se mide 
por la cantidad de konxi, “eslabones o cascabeles”, que le salen sobre 
la cola. Se cree que cada cascabel representa un año de vida; su longe-
vidad se alude con la expresión: ya ñus’ï o ñus’ï, “está madura, ma- 
dura”, lo que quiere decir que ya alcanzó el ciclo de vida madura, carac-
terística que conduce al plano mitológico. 

En la tradición oral mazahua existe la creencia de que a medida que 
esta serpiente se hace más longeva va acortando su extensión, se va achi-
cando, cambia de forma, tamaño y comportamiento, hasta llegar a adop-
tar las características del mixi “gato”; adquiere una posición sedente y le 
salen plumas en lugar de escamas o pelambre de gato; vuela, sube y baja 
de las nubes cuando se presentan las colas de agua o tornados. 

El comportamiento y denominación que manifiesta el mítico 
Quetzalcóatl “Serpiente emplumada gatuna de nube”, “Señor y 
Dios”, es el “nombre que también recibía el sacerdote de los toltecas 
que le servía a esta deidad” (Sahagún 1979: 598), y al legendario último 
gobernante de Tula. 

Como se puede notar, la concepción cosmogónica y mitológica 
mazahua tiene sus antecedentes en la cosmovisión olmeca, teotihua-
cana y tolteca, nos remite al mítico Mixcóatl, “Serpiente gatuna de 
nube”, ya mencionado anteriormente. Conforme a las característi-
cas de transmutación señaladas, “esta sierpe mora en las montañas 
muy ásperas, cuando llega a edad perfecta recógese en algún lugar o 
cueva, y desde allí, sin salir fuera, atrae con el anhélito conejos y aves” 
(Sahagún, 1979: 652).

El mito de Mixcóatl corresponde a “la serpiente de nube, de esta 
manera es torbellino de vapores, fenómeno atmosférico conocido bajo 
el nombre de [tornado]” (Simeón, 1988: 279). La palabra mixcóatl, 



47

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

desde su etimología náhuatl, se compone de missi, miston “gato”, 
mistli “felino gato montés” (Hernández, 2000: 166), y cóatl “víbora, 
serpiente o sierpe”.

Mientras que en la lengua Jñatjo recibe el nombre de K’ijmi Ngomï, 
“Serpiente (gatuna) de nube”, su correspondiente denominación 
mágica y religiosa denota a Ts’ita Ndajmï, “Señor del Viento”, y en 
el sistema cosmogónico teotihuacano, tolteca y nahua representa a 
Ehécatl Quetzalcóatl, “Serpiente Emplumada de Viento”.

Durante la presencia de lluvias torrenciales acompañadas de nubarro-
nes, centellas, relámpagos, rayos y vientos, aparecen las llamadas colas 
de agua, que en mazahua se denominan ra s’ïd’ï k’ijmi, “van a colgarse 
las víboras”, éstas son remolinos formados por nubes y agua y tienen 
una fuerza enorme, bajan del cielo y llegan a tocar la tierra. Ocasionan 
graves daños como inundaciones, destrozos de sembradíos de maíz, 
derrumbes, pérdidas de vidas humanas y animales. Arrasan con todo 
lo que encuentran a su paso.

Las colas de agua son de dos tipos: 1) las blanquecinas que corres-
ponden a la serpiente de cascabel blanca; son menos peligrosas, y 2) las 
negruzcas que atañen a las serpientes de cascabel pardas. Estas últimas 
producen ventarrones, turbulencias y tornados muy peligrosos que 
causan grandes desastres. 

Vistos los enormes daños provocados en la vida humana, propie-
dades y sembradíos, los otomianos mazahuas, otomíes, matlatzincas 
construyeron oratorios en la cima de los montes donde se veneraba 
a Ts’ita Ndajmï, “Señor del Viento”, para contener, precisamente, la 
fuerza de las serpientes: los vientos.

Las características mencionadas conducen a identificar al mítico 
Mixcóatl, “Serpiente gatuna” o “Serpiente de nube”, el Ehécatl-Quet- 
zalcóatl de la concepción mitológica tolteca que se veneró en 
Teotihuacán. La personificación de este mito se presenta en el legen-
dario príncipe civilizador Huemac Ce-Ácatl Topiltzin Quetzalcóatl, 
hombre-sacerdote-Dios, en Tula, más tarde en México-Tenochtitlán.

La adoración a Mixcóatl en el ámbito religioso representaba entre 
los otomí-mazahua-toltecas: “la divinidad de la caza, venerada 



48

relación espacio -temporal  y  socia l

principalmente por los otomíes y los chichimecas. Los mexicanos le 
habían consagrado dos templos, uno de los cuales llevaba el nombre de 
Teotlalpan. A ese dios se le ofrecían liebres, conejos, etcétera. Su fiesta 
se celebraba a principios del mes Quecholli” (Simeón, 1988: 279). 
Asimismo, este nombre de Mixcóatl se le adjudicó a una población 
situada a las orillas del Lago de Texcoco: Mixcoac, en las proximidades 
de México-Tenochtitlán.

Serpiente alicante o sincoate

La serpiente ma’sa es el reptil más grande y grueso que se encuentra 
en el territorio mazahua. No tiene eslabones en la cola; puede tener 
una longitud de hasta 150 centímetros de largo, con un grosor aproxi-
mado de 7 centímetros; presenta un color pardo leonado y oscuro, no 
es venenoso, es constrictor. Suele ir tras la gente; su presencia causa 
pavor. En el dorso lleva diseños círculares que semejan monedas, de 
ahí que también simboliza el dinero, pero no de cualquier tipo, sino 
monedas de oro.

Esta serpiente se menciona en las crónicas y fuentes coloniales como

mazacóatl o mazacóhuatl. Es grande y gorda y no hace mal, es culebra 
cervina, vive en los riscos y en las zonas semiáridas. La serpiente es del 
grueso del muslo y a veces del cuerpo humano entero, y hasta de veinte 
pasos de largo, con manchas de color pardo tirando a negro y otras leona-
das; tiene cabeza como de ciervo, de donde le viene el nombre a menos que 
éste se le haya dado por los cuernos que según dicen, le nacen en la vejez, 
y que son muy eficaces para excitar la actividad genésica (Hernández en 
Macazaga, 1985: 70). 

Otra especie de “mazacóatl tiene cabeza cervina y se muestra 
domesticada, una mansedumbre como de ciervo, pero es menor y 
con manchas amarillentas y negruzcas” (Hernández en Macazaga, 
1985: 70). 



49

las serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Circula la creencia de que a ciertas personas k’o ni dyenje ra chot’ï, 
“personas predestinadas a encontrarla”, tienen suerte de encontrar y reci-
bir un tesoro que ha adoptado la forma de la serpiente con aspecto relu-
ciente, es decir, las monedas doradas en forma de reptil. Si esta persona 
la recoge y se la lleva a su casa, al llegar ya se habrá convertido en oro. 

En el tiempo de los mercaderes o arrieros se realizaban los inter-
cambios comerciales recorriendo grandes distancias a pie de pueblo 
en pueblo. Como no había bancos, el dinero obtenido de las transac-
ciones comerciales, de la compraventa de productos agrícolas, anima-
les, artesanías, frutas, aguardiente, verduras, circulaba por tierra y era 
guardado por ellos mismos. 

Ante el temor a los robos cometidos por los salteadores de cami-
nos que se escondían por las rutas de comercio y los caminos reales, 
aprovechando los momentos de convulsiones sociales para robar, los 
mercaderes y arrieros de antaño enterraban su dinero o traían cargando 
las monedas de oro en una especie de faja o canana ceñida al cinto. Esta 
faja adquirió la simbolización de la serpiente alicante.

La víbora ma’sa, “serpiente alicante”, en la lengua ñaatjo jñaatjo-
mazahua resulta de la eufonización del vocablo náhuatl mazacóatl, 
palabra que se compone de mazatl, “venado”, serpiente cervina, porque 
“tiene en la cabeza cuernos como ciervo” (Sahagún, 1979: 652), y  
cóatl, “serpiente”, y se traduce como “serpiente-venado”. 

Acerca del vocablo mazahua “gente o dueño de venados”, genti-
licio utilizado por los nahuas para nombrar a los miembros de esta 
etnia, hipotéticamente puede provenir de la denominación despectiva 
que los otomíes acuñaron para nombrar a los miembros de este grupo, 
cuyos integrantes practicaban “una lengua inentendible”, “hablaban 
como ciervos”. Esta denominación la retomarían los nahuas para 
llamarlos mazahuas, es decir, “poseedores de venado”.

Este grupo que se asienta en el centro, oeste y noroeste del Valle 
de Toluca y este de Michoacán, se autonombra Yo tee ñaatjo jñaatjo, 
“las personas que hablan la lengua originaria solamente”. El argu-
mento anterior nos explica que existen dos nombres para designar a 



50

relación espacio -temporal  y  socia l

los mazahuas y a los demás grupos indígenas de México: uno que se 
da la propia comunidad y otro que se les impone. 

En Mesoamérica “existía muy difundido el hábito de generalizar 
sobre el ser y carácter, las costumbres y el país de los distintos pueblos. 
Estas situaciones dieron muestra los alumnos mexicas de Sahagún” 
(Dahlgren,1976: 691). La misma autora sostiene que los aztecas decían:

los otomíes eran recios labradores, pero holgazanes cazando conejos y 
agujereando magueyes; las mujeres y hombres totonacas andaban siem-
pre muy atildados, eran curiosos y buenos cantores, bailaban con gracia y 
lindos meneos, tomaban buenos guisados; admiraban los tejidos y joyas 
de los huastecos; la habilidad como carpinteros, entalladores y lapidarios 
de los purépechas, pero consideraban que ambos grupos se vestían desho-
nestamente y hacían comida para dos, tres hasta ocho días por no hacerla 
cada día; la forma de usar los maleficios y hechicerías de los ocuiltecas de 
la región de Chalma, y los mayas criticaban duramente la falta de mesura 
en el modo de vivir de los inmigrantes toltecas (Dahlgren, 19676: 691).

Sobre la capacidad de esta serpiente alicante de atraer a su presa se 
lee en una crónica colonial de 1585 lo siguiente: 

Dícese comúnmente que hay en lo de México unas culebras muy grandes, 
que con sólo el anhélito o resuello detienen y atraen así un conejo y aun 
un venado, y de esta manera cazan y se sustentan y afirman que si con una 
espada u otra cosa aguda las cortasen ese anhélito, que luego reventarían 
y esto ha sucedido (Ciudad Real, 1976: 58). 

El variado repertorio de la tradición oral mazahua se cita en la 
siguiente anécdota: 

Una tarde después de haber caído un aguacero, salimos de cacería hacia la 
falda del monte, la parte deshabitada de la comunidad. Íbamos muy aten-
tos con la escopeta preparada para que en cuanto apareciera un conejo o 
ardilla para cazarlos. De pronto escuchamos ruidos extraños provenientes 



51

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

de unos matorrales, caminamos sigilosamente, poco a poco nos acerca-
mos hacia donde provenían los ruidos, para nuestra sorpresa estábamos 
ante una escena inesperada. Una serpiente alicante estaba tirada inmóvil 
con el hocico muy abierto, frente a la cual se encontraba un conejo que 
brincaba de un lado para otro, como resistiendo a ser jalado y devorado 
vivo por la víbora. Fue cuando le tiramos a matar, quizá con la detonación 
terminó el efecto del vaho que tenía hipnotizada a la presa, momento que 
fue aprovechado por el conejo para huir y salvarse de una cruel muerte. 
En otra ocasión hallamos a otra serpiente con el cuerpo muy abultado, la 
matamos, la abrimos y encontramos una zorra entera que apenas había 
sido devorada (testimonio del cazador mazahua Felipe Agustín Pérez 
de 65 años de edad; julio de 1985).



ident idad



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Capítulo II 
Serpientes, organización  

social y pensamiento  
sociorreligioso mazahua





55

Cualquier temática que se trate de la cultura teetjo ñaatjo jñaa-tjo 
pareciera estar segmentada, sin embargo no es así, por el contrario, se 
trata de un todo etnocultural. Como se podrá advertir, está permeada 
del pensamiento cosmogónico en virtud de que la gama de tópicos 
interrelacionados se mueve desde un enfoque holístico.

El pueblo mazahua no se ha movido en una ínsula, muestra ser 
una sociedad dinámica desde su contexto de interrelaciones con otros 
pueblos de su entorno, proceso social que lo ha hecho ser a sí mismo 
y diferenciado de los otros.

Organización social

Todo grupo humano elabora normas, principios y reglas que rigen la 
armonía, el orden y la sanción entre sus miembros. La organización 
social mazahua está compuesta por la unidad doméstica dada por la 
familia nuclear y extensa, estructura que tiene sus cimientos con la 
formalización de la alianza matrimonial entre un hombre y una mujer. 
Se hacía prevalecer la monogamia sobre la poligamia, quizá esta última 
era aceptada solamente entre las élites o clases gobernantes: tener 
varias mujeres, concubinas e hijos, pero se evitaba la promiscuidad y 
se castigaba severamente el adulterio.

Los deberes y derechos individuales y la vida en grupo variaban de 
acuerdo con la edad, estatus y función social que las personas tenían 
dentro de su comunidad.

La infidelidad de las parejas es una conducta que ha acompañado al 
ser humano a lo largo de la historia. Cabe decir que, a pesar de las normas 
de conducta establecidas, no somos monógamos por naturaleza. Los 
mazahuas, para normar y mantener el comportamiento monogá-
mico de las alianzas matrimoniales, diseñaron formas especiales de 



56

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

sancionarlas, una de ellas, ubicada en el plano mítico, consiste en la 
metamorfosis que adopta el hombre en reptil y de reptil en humano 
para los cónyuges que han transgredido los cánones establecidos sobre 
el matrimonio.

Una forma necesaria para comprender la estructura de la sociedad 
mazahua es recurrir a la manera como estaban integradas las socieda-
des mesoamericanas por numerosas comunidades rurales y urbanas 
que seguían un mismo patrón cultural, que se regían con normas, 
reglas y leyes que observaban todos los miembros de la comunidad 
para conseguir los fines esperados. Este patrón cultural lo constituía 

el conjunto de costumbres y leyes que regían las relaciones entre los 
componentes de la comunidad, entre individuos y familias, entre se- 
ñores y gente del pueblo, jóvenes y ancianos y los hombres con los dioses. 
Ésta fue básicamente uniforme en la mayoría de sus aspectos: económico, 
religioso, social y político (Dahlgren, 1976: 689).

El casamiento fue una institución formal y ritual que establecían 
dos personas: un hombre y una mujer ante la familia y la comunidad. 
Mediante el rito se invocaba a las divinidades y ancestros para presidir 
la ceremonia.

Con este hecho la alianza adquiría un carácter espiritual, normativo 
y formal, que perseguía la convivencia armónica entre los contrayen-
tes, sus descendientes, los familiares cercanos de los cónyuges ante 
la comunidad, y se prohibía y sancionaba severamente cualquier 
transgresión. 

Los contrayentes eran sometidos a los ritos de paso o de iniciación 
donde adquirían aprendizajes y pruebas a cumplir en la vida futura. 

Como hecho social normativo, la alianza matrimonial la deben 
cumplir el esposo y la esposa, los integrantes de la familia y la comu-
nidad; este principio procura evitar la infidelidad entre los esposos y, 
por consecuencia, la desarmonía y conflictos inter e intrafamiliares  
y comunitarios.



57

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

A una mujer casada, formal y espiritualmente dentro de los cáno-
nes regulatorios de la vida social, le estaba prohibido mantener rela-
ciones amorosas extramatrimoniales con otro hombre que no fuera su 
marido. Al compartir su vida con otra persona fuera del matrimonio, 
con el acto de la cópula, como punto culminante, se hace acreedora 
a una sanción. El castigo consiste en que al salir sola o acompañada a 
algún lugar despoblado será encantada: se le aparecerá el hombre con 
quien sostiene el amasiato, tal como si fuese el amante, pero en reali-
dad será la serpiente ma’sa. Se enfatiza que solamente es esta víbora, 
del imaginario colectivo mazahua, la que se ha transformado adquiri-
endo forma humana. 

Al respecto, se cuenta que cierto día les sucedió a dos señoras 
que iban caminando por el solitario campo. Una de las mujeres fue 
encantada por la serpiente. A cierta distancia donde estaban paradas se 
apareció el hombre que era el xijmi “amante” (la serpiente convertida 
en hombre) de una de ellas. Mientras caminaban iban platicando, de 
pronto una de ellas dijo: 

—Ahora vengo, voy a atender a ese hombre que está parado allí. 
Déjame ir, mira, me está llamando. 

Entonces la otra le preguntó:
—¿Dónde, quién, cuál hombre? Yo no veo a nadie. Solamente veo 

una serpiente que está allí. 
—Déjame ir, me está llamando —insistía la mujer. 
—No, no vayas, solamente es una serpiente la que está allí —atajó 

la otra mujer. 
De esa forma no la dejaron ir. Si la hubieran dejado quién sabe qué 

hubiera pasado. Así cuenta la gente.
Si se reacciona a tiempo y se despierta de dicho letargo, la persona 

queda desencantada como el personaje del relato y se puede esquivar 
o matar a la serpiente. Por otro lado, si se cumple el encanto y llega a 
consumarse el acto sexual, ese ser sobrenatural de serpiente-hombre 
vuelve a su condición real de serpiente alicante.

Se narra también que, en otra ocasión, una mujer sí cayó en el conjuro 
mágico, se consumó el acto coital zoofílico y ésta quedó preñada por 



58

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

aquella serpiente-hombre. Cuando llegó el momento de parir, de su 
vientre, en lugar de un recién nacido humano, salían lagartijas, sapos y 
culebras, que corrían a meterse en los agujeros que tenía la casa. La mujer 
no tardó en caer enferma y morir.

Si fuera el esposo a quien le sucediera esta vivencia, le acontece 
algo similar: se le aparece la persona con quien sostiene relaciones 
amorosas y sexuales extramaritales, la serpiente alicante se transforma 
en mujer-serpiente y lo encanta, copulan, y éste queda preñado. De 
igual manera expulsará animalejos.

Otro relato que se ha transmitido es el siguiente: en cierta ocasión, 
un señor salió a su milpa a arar la tierra para sembrarla, mientras tanto 
su esposa se levantó a preparar el almuerzo para ir a dejárselo más 
tarde. Antes de llegar al lugar donde estaba trabajando el marido, 
debía bajar y subir una barranca. Efectivamente, el hombre vio venir 
a su esposa con los alimentos bajar por la barranca. Como ella tardó 
demasiado tiempo en salir, se preguntaba qué habría pasado, por qué 
no salía; pensaba que ya había tardado mucho desde que bajará a la 
hondonada. Se preocupó y se dijo para sí: “¡Voy a asomarme!”. 

Al llegar a la orilla de la milpa, detuvo su yunta y se encaminó al 
barranco para asomarse. Mayor fue su sorpresa al encontrar a su esposa 
tirada en el fondo de éste, dormida y con la serpiente alicante entre sus 
piernas. El animal ya había introducido la mitad de su cuerpo en la 
vagina de la mujer. Entonces bajó, se acercó al cuerpo inerte, se dispuso 
a extraerle aquella serpiente, le agarró la cola que aún faltaba por intro-
ducirse, pero eran tan correosa que se le desgarró el cuero, así el animal 
logró meterse por completo. La trasladaron a un hospital del mucipio 
de El Oro donde le abrieron el estómago para sacarle el reptil. Cuentan 
que aún lo encontraron vivo y con los ojos muy abiertos (información 
obtenida durante las visitas de campo a las comunidades mazahuas).

Una historia más que se narra en la comunidad es aquella donde 
un hombre que había ido a El Oro, a su regreso, ya casi anocheciendo, 
caminaba solo por una vereda. Al pasar por un paraje se encontró con 
una mujer que cargaba en su rebozo a un niño que lloraba desespera-
damente. Ella le preguntó: 



59

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

—¿Dónde tanto has estado? ¿Por qué no venías? Ya llevo aquí mu- 
cho tiempo esperándote —, mientras que el niño no cesaba de llorar.

Él no cayó en el encanto, reaccionó a tiempo, y dijo: “Esto no es 
humano, no es una mujer”. Se le acercó, la saludó y sintió que sus 
manos estaban muy frías y blandas. Le tentó la cabeza y se dio cuenta 
que estaba blanda. 

Entonces exclamó de nuevo “¡Ésta no es una mujer!”. Sacó un ciga-
rrillo y procedió a encenderlo ya que, con el resplandor, deseaba ver 
la cara de aquella mujer, pero no pudo hacerlo porque ésta se volteó 
hacia otro lado. Dirigiendo las bocanadas del humo del cigarrillo hacia 
la mujer, poco a poco fue disipando esa sombra hasta desaparecer. De 
esta manera fue como aquel hombre reaccionó totalmente y dijo:

—¡Ésta no es una persona, sino la serpiente alicante transformada 
en mujer!

En la primera narración se señala que al llegar el esposo, la mitad de 
la serpiente ma’sa ya estaba introducida en la vagina de la mujer, y al 
intentar sacarla “de tan correosa que era se rompió”. Cuando abrieron 
a la esposa para extraerle el animal, éste aún estaba vivo. Este pasaje es 
semejante a la cacería narrada por los hñahñu del Valle del Mezquital, 
cuando los cazadores narraron a Peña (2013: 84), que en el momento en 
que la víbora va a esconderse a su madriguera “es necesario detenerla 
porque si no sigue metiéndose en la tierra y debe hacerse con sumo 
cuidado porque se puede romper” (Peña, 2013: 84). 

Aquí encontramos la metáfora de la simbolización y analogía del coito 
cuando se interna la serpiente en la tierra. En el caso mazahua referido, 
la serpiente alicante representa al pene, su introducción a la tierra es la 
penetración a la vagina de la mujer durante el coito. El ánimo que impulsa 
a lograr la introducción o penetración es querer alcanzar el clímax coital, 
jalar la cola de la serpiente para extraerla semeja la interrupción de la 
cópula, cuando se rompe y se estira la piel, y se arruga el prepucio.

En la cosmovisión teetjo ñaatjo jñaatjo-mazahua encontrar a la 
serpiente alicante con un comportamiento no habitual es de mal 
agüero, es decir, quien halla o ataja a este animal cuando está inusual-
mente manso, se dice que ya saja o ndïche “ya le llegó su sino, ya le llegó 



60

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

su día, porque ya le tocaba”, con lo que se interpreta que anuncia lo que 
le va a suceder: enfermarse o morir.

Estas serpientes aparecen en cualquier época del año, pero es 
durante las lluvias cuando la temperatura es cálida o cuando el agua 
de la lluvia ha penetrado y mojado sus madrigueras. En primavera 
entra en estado de celo, se vuelve agresiva, busca aparearse, se para y 
silba, corretea y espanta a las personas, más cuando se le ha molestado 
en su hábitat.

Hay ciertas medidas que se pueden tomar en caso de que una 
alicante vaya detrás de una persona: correr hacia alguna parte alta, ya 
que le cuesta trabajo escalar lo alto, arrojarle algún trapo para que con 
él se enrosque, no correr rectamente, sino “hacer zigzagueos para que 
se le quiebre la columna vertebral”.

La profesora Bonifacia Cid, durante el trabajo de campo, narra que 
otro día, una señora, habitante de los llanos en los Baños de Ixtlahuaca, 
se encontró un nido con huevos. Creyendo que eran de guajolote 
hembra, los puso en su rebozo y se marchó a su casa. De pronto, en el 
camino, escuchó ruidos detrás de ella, volteó y vio a la serpiente alicante 
quien la perseguía enfurecida, silbando y con la cabeza levantada sobre 
el pasto. Tiró los huevos y se echó a correr. Fue así que ya no la siguió.

Existen en la comunidad teetjo ñaatjo jñaatjo-mazahua ciertas 
prácticas para ahuyentar a las serpientes: fumar un cigarrillo o moler 
tabaco para esparcirlo alrededor de la casa. El humo las hace alejarse 
por el penetrante olor; también procede lo mismo con las semillas de 
chile chilaca o pasilla.

A las serpientes se les venera con rituales y se les presentan ofren-
das para llamar la lluvia (petición y fertilidad), pero también para 
ahuyentarlas. Se pueden establecer acuerdos con ellas: si una persona 
se dispone a salir y dirigirse a algún lugar, le habla “no salgas, no te me  
aparezcas, no me vayas a espantar, yo no te molesto, así que no te 
presentes en mi camino porque te puedo matar”.

Ante la presencia de las colas de agua se prepara un cuchillo, se 
blande en dirección hacia donde se presenta el tornado, con movi-
mientos que simulan estar destazando a la víbora.



61

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Serpiente alicante y sexualidad

Las serpientes y su relación con la sexualidad mazahua, desde tiem-
pos mesoamericanos y hasta la actualidad, además de ser dueñas o 
protectoras del recurso acuático, eran símbolo de fertilidad, fuerza 
y potencia sexual, porque su consumo excitaba a la actividad gené-
sica; así mismo, como elemento mitológico representativo, procura-
ba, prevenía, normaba y sancionaba el no cumplimiento de ciertas 
normas, valores morales, sociales, religiosas y culturales establecidas 
comunitariamente.

Ante las vicisitudes de la vida como la flaqueza, incertidumbre, 
debilidad, falta de vigor físico y de carácter para tomar decisiones, 
el hombre consume carne, huesos, sangre y excremento de algunos 
animales como los reptiles, víboras, camaleones, lagartijas, coyotes, 
tlacuaches, colibríes y zorrillos. Así mismo, la ingestión de productos 
vegetales y minerales también servía para obtener y transferir las cuali-
dades, adquirir energía, fortaleza, carácter, potencia física y confianza 
para enfrentar y dominar las fuerzas naturales y humanas.

En cuanto a la utilidad de las serpientes: 

los huesos, la carne, la piel y la muda de ésta, los colmillos, el veneno, la 
cola o cascabel, el aceite o grasa, el animal completo e incluso su vaho, 
son útiles para las más variadas funciones. Las vértebras y huesos de las 
serpientes se emplean aún en algunas regiones de África, América Central 
y México como protección contra mordeduras de serpientes, hechizos y 
para tratar enfermedades (Peña, 2013: 83).

El aprovechamiento de la cascabel y la alicante está vinculado con la 
sexualidad humana e influye tanto la salud como en la enfermedad. La 
serpiente alicante denota las características del pene o falo; mediante 
el consumo de su carne aumenta la potencia sexual. En cuanto a la 
serpiente cascabel, se consume su carne para la cura de las heridas y  
las enfermedades provocadas por los aires como el xitjo, “paludismo”, 
y el cáncer.



62

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

Ambos reptiles llevan el signo de la fertilidad y la fecundación; 
guardan una función análoga con el cultivo de la tierra y la cópula 
humana. De la palabra cóatl, “serpiente”, proviene la palabra coa, el 
instrumento o bastón sembrador utilizado para abrir y depositar la 
semilla en la tierra en el acto de la siembra. La coa es la simbolización 
del pene humano.

Aquí el cóatl, la “serpiente cascabel”, baja a la tierra en forma de 
rayo, la disposición de los cascabeles de la víbora simboliza los granos 
de la mazorca del maíz, que acompañan a la lluvia que humedece y 
penetra a la tierra para depositar la semilla, la fecunda y la hace germi-
nar para dar cumplimiento al ciclo de los seres vivos: surgimiento, 
desarrollo, reproducción y muerte.

Con este acto se cumple la función análoga a la cópula humana, 
representada en el instrumento peneal que deposita el semen en la 
vagina de la mujer para fecundarla y reproducir la especie humana. 

Hallar a la serpiente ma’sa “es ocasional y causa asombro; entre 
muchos grupos étnicos se sabe que es un animal mítico, un símbolo 
de lo sagrado y profano, que brinda una posibilidad de cura, alimento, 
protección mágica y para algunos es un modo de subsistencia” (Peña, 
2013: 83).

Otra especie de serpiente mazacóatl presenta mansedumbre y se 
puede domesticar, tiene manchas amarillas y negruzcas; cuida los 
huertos en tierras calientes.

Encontrarse con la serpiente alicante es de mal agüero, posee el 
poder de encantar a las mujeres que amamantan a sus bebés. Si cerca 
de la casa donde se encuentra una señora que amamanta a su recién 
nacido se halla esta víbora, con el vaho embelesa y duerme a la víctima 
para succionarle la leche de sus senos, en tanto que mete su cola en 
la boca del bebé quien, al no poder alimentarse, comienza a llorar, 
enflaquece, se enferma y muere.

Se narran muchas versiones sobre su comportamiento en el ciclo 
de vida mazahua, como el siguiente:

En cierta ocasión, a una familia que vivía en un bosque le aconteció 
que cuando el esposo entró en la casa a mediodía 



63

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

encontró a la esposa durmiendo y la serpiente mamando. El niño estaba 
chupando la cola de la serpiente... Luego [aquel hombre] con el machete la 
destrozó muchas veces. Cuando la había matado, le salió mucha leche. El 
hombre logró matar a la víbora, pero el niño enfermó y murió (Kiemele, 
1979: 75). 

Mientras tanto, “la mujer permanecía dormida con vaho de ofidio” 
(Fabila Montes de Oca, 1976: 73). 

Se cree que cuando alguna persona mata a esta serpiente, después 
de haber succionado la leche de una mujer amamantando, manarán 
del cuerpo del reptil chorros de dicho líquido. Cuando este pasaje le 
ha sucedido a alguna señora, le da mucho sueño, se pone muy pálida, 
enflaquece, se enferma y muere, al igual que el niño.

Además de encantar a los humanos, también lo hace con los anima-
les como las vacas de quienes buscan alimentarse de su leche. Las 
personas mayores relatan que una manera de proceder es acercarse a 
las vacas que están criando a sus becerros, enredarles las patas traseras 
para inmovilizarlas y poder tomar de ellas. Otra forma de hacerlo es 
encantar a su presa quien va, de manera voluntaria, a su encuentro.

Con relación a la adquisición de la potencia sexual en las personas 
mediante el consumo de su carne, en la actualidad ya no se sabe de su 
uso, aunque se tienen noticias en los registros etnográficos de los cronis-
tas de la época colonial, cuando:

Dicen que los que toman de su voluntad la carne del mazacóatl, tómanlo 
muy templado y muy poco; y si lo toman destempladamente podrán 
tener acceso a cuatro, a cinco y a más mujeres, a cada una cuatro o cinco 
veces, y los que esto hacen mueren, porque se vacían de toda la sustancia 
de su cuerpo y se secan, y se mueren deshechos y chupados (Sahagún, 
1979 y Macazaga, 1985: 70).

Como se advierte, la presencia e influencia de la ma’sa, “serpiente 
alicante”, o mazacóatl en la vida sexual en el ciclo de vida mazahua 
era notoria. El consumo de la carne de dicha víbora se hacía para tener 



64

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

vitalidad y potencia sexual, ya que provocaba en los hombres que la 
usaban “tener potencia para tener cuenta con muchas mujeres; los que  
la usan mucho, o toman demasiada cantidad, siempre tienen el miembro 
armado y siempre despiden simiente, y mueren de ello” (Sahagún, 1979: 
653); el abuso en su ingestión provocaba lujuria y muerte.

Llama la atención ver la relación de la culebra o cóatl —que tras-
ciende a lo mitológico— con el miembro viril del hombre como “cosa 
de la cual habría venido el origen de sus males, teniéndola de este 
modo por el mayor de todos los augurios, y de allí acaso el variado uso 
que de la víbora hacían contra las afecciones de los mismos órganos”, 
(Peña, 2013: 83 y Flores y Troncoso, 1982).

La función social y sexual del hombre y la mujer dentro del ciclo 
de vida se hace muy evidente una vez establecida la alianza marital 
que se legitima con el ritual del casamiento, con lo que se cumple la 
norma de comportamiento, sancionada por la misma comunidad, de 
la monogamia.

El hombre se dedica únicamente a su esposa y la mujer a su esposo. 
Este estatus adquirido era muy observado, criticado y sancionado 
severamente. La comisión de adulterio y sodomía, poligamia y poli-
ginia traía diversos castigos que iban desde la crítica y rumores, el 
enclaustramiento, realización de trabajos o faenas comunitarias, 
trabajos de servidumbre, hasta la lapidación y muerte del infractor, 
porque había transgredido una regla que normaba y armonizaba la 
organización sociorreligiosa.

La función sexual del hombre y la mujer está en relación análoga 
con la función reproductiva de la tierra en la naturaleza. La simboli-
zación mítica del rayo a través del fuego, que viene del espacio celeste, 
baja y se introduce a la tierra húmeda para fecundarla, fertilizarla  
y producir. 

El hombre que rompe la norma del matrimonio monogámico 
y desea obtener el favor sexual de una o varias mujeres ajenas a su 
esposa, las sorprende a través de la metamorfosis que sufre: mediante 
un proceso de zoomorfización se transforma en la serpiente ma’sa, 
“alicante”, para poder tener a la mujer, introduciéndose en su vagina 



65

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

mediante la cópula, lo cual transgrede la norma de la fidelidad, esta-
blecida por la comunidad.

En el momento del relato que dice en su original: ya paa a ndee 
a ngich’i k’a nu b’ejña, “ya va a la mitad de penetrar en [la parte] que 
la hace ser mujer”, se trata de la plenitud del acto sexual. Donde se 
narra mo nee o ngïkïji, “cuando quisieron jalarla para extraerla” —aga-
rraron la cola de la serpiente para jalarla y extraerla—, con ello se quiere 
decir que se interrumpe el coito, por lo cual, con el deseo de culminar 
la cópula, se resiste, pero al hacerlo solamente se despelleja, es decir 
que el prepucio se arruga, lo cual resulta, a pesar de los intentos por 
interrumpirlo, en la introducción total del cuerpo de la serpiente al 
interior de la mujer, con lo que se consuma el climax, el acto del coito.

La morfología de la pozï, “serpiente cascabel”, igualmente simbo-
liza el falo cósmico, signo de la fertilidad en forma de rayo, que aprove-
cha la humedad de la tierra: para consumar la cópula cósmica, baja para 
penetrarla y fecundar, fertilizar y germinar las plantas para el consumo 
humano, especialmente el maíz. La mazorca de esta gramínea simbo-
liza a la serpiente cascabel. La forma que adoptan sus cascabeles es la 
que presentan las mazorcas con la disposición de los granos sobre la 
espiga del olote.

La ma’sa, “serpiente alicante”, por otro lado, constituye la única 
de estas especies en adoptar la forma simbólica del pene humano. 
Mediante la cópula humana, se cumple la función reproductora.

En el proceso de metamorfosis que se presenta en la relación 
hombre-serpiente y mujer-serpiente de la ma’sa, se da la relación 
dia-léctica en tres momentos en la aspiración del hombre por el 
orden y evitar el caos: antropomorfización-zoomorfización-antro-
pomorfización, donde media la realización del coito extramarital. En 
el primer caso, el hombre o la mujer se transforman en la serpiente 
alicante; en el segundo, la ma’sa, ya convertida en animal procura 
consumar la cópula, y en el tercero, el animal se transforma nueva-
mente en humano ya sea en hombre o mujer. En estas relaciones, los 
recursos vinculantes son el encantamiento animal y la consumación 
del coito como vía para la transgresión de la regla establecida, hecho 



66

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

que se sanciona para evitar ser realizado nuevamente al interior de la 
comunidad.

En este acto de transmutación, el hombre que ha transgredido la 
norma de comportamiento monogámica, como sanción o castigo se le 
aparece su amante que no es si no la serpiente alicante hembra que se 
ha transformado en la mujer-serpiente para encantarlo y consumar el 
coito. Por otro lado, cuando es la mujer quien ha cometido el adulterio, 
la serpiente alicante macho se ha transformado en hombre-serpiente 
para encantarla y llevar a cabo la cópula.

Este proceso de transmutación de la condición humana, de hombre 
y mujer a animal y viceversa, guarda correspondencia de género, de 
lo masculino a lo femenino y de lo femenino a lo masculino, lo que 
parece indicar que se está ante la presencia de una relación zoofílica, 
lo que, además, evitaría la presencia del homosexualismo y lesbia-
nismo en la sociedad teetjo ñaatjo jñaatjo, lo que se deja entrever en la 
relación coyote-hombre señalado en el texto “El coyote, el perro y el 
hombre ¿amigos o enemigos? Algunos elementos mitológicos estruc-
turantes de la organización social teetjo ñaatjo jñaatjo-mazahua”, aún 
inédito de mi autoría.

Cuando la serpiente ma’sa hipnotiza con su vaho a la mujer, la 
duerme para poder succionarle la leche de sus pezones, en este caso 
el recién nacido también se zoomorfiza al succionar su cola y cumple 
su papel animalesco. En otros contextos, a esta serpiente se le conoce 
como sincuate, “víbora casera o ama de casa”, por su comportamiento 
domesticable.

Estos pasajes, presentes en la cosmovisión mazahua, son coin-
cidentes con la de los hñahñu, descrita por Peña (2013), sobre la 
concepción que se tiene de la caza de la serpiente alicante y cascabel 
en el Valle del Mezquital, Hidalgo, como: su presencia en la sexua-
lidad y fertilidad, la consecución de favores sexuales de la mujer, 
usos mágicos de los cascabeles y colmillos secos para dañar a las 
personas, entre otros. 

En la actualidad, se comercia principal y clandestinamente con 
estas tres especies: cascabel, alicante y coralillo “debido a sus virtudes 



67

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

curativas y alimenticias; se considera un alimento exótico y de mayor 
demanda a la víbora de cascabel, especie en peligro de extinción” 
(Peña, 2013: 83).

Con la piel de las serpientes se elaboran cinturones, zapatos y 
botas, carteras, chalecos y bolsas; los colmillos se usan como elemen-
tos mágicos y “se montan en argollas pequeñas como dijes colgantes” 
(Peña, 2013: 87). Los músicos los utilizan para afinar y hacer que sus 
instrumentos tengan mejor sonido.

Si un grupo musical lleva las conchas o cascabeles de la serpiente y 
otro grupo no, quien los porta, con sólo tocarlos con la mano, hace que 
se rompan las cuerdas de los instrumentos de la agrupación contraria,  
más si están en competencia. Además, se utilizan para conseguir fa- 
vores sexuales de la mujer. Si en alguna casa se tiene cascabel o piel de 
esta víbora, atraerá a sus compañeras de la misma especie, quienes se 
ponen muy agresivas para defenderlas.

Serpientes en la relación salud-enfermedad

El uso de los productos obtenidos de las serpientes de cascabel y 
alicante, en la relación dicotómica salud-enfermedad, es impor-
tante pues se procura que las personas disfruten de buena salud y 
cumplan con armonía y cabalidad con las obligaciones y deberes 
que les impone la vida personal, familiar y comunitaria. Les permite 
desarrollar adecuadamente actividades físicas y mentales, además de 
prevenir y tratar enfermedades, de lo contrario contraerán el desequi-
librio, la desarmonía, con la consecuente manifestación del caos y 
desorden en el organismo de las personas, provocándoles enferme-
dades y la muerte.

Comer la carne de la serpiente alicante, como ya se ha mencio-
nado en varias ocasiones, procuraba el deseo y la potencia sexual de las 
personas, sin embargo, esto ha quedado en el pasado mazahua; en la 
actualidad se ha prescindido de su uso. La carne de la serpiente casca-
bel se usa actualmente para el tratamiento de algunos padecimientos 



68

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

como el cáncer; además, untar su grasa ayuda a extraer alguna espina 
que se haya clavado en el cuerpo.

La ingestión de la carne de la cascabel sirve para curar daños causado 
por los aires (Morayta, 2003), insomnio, afección de algunas partes 
del cuerpo y el xitjo, “paludismo”, padecimiento que se adquiere al 
ingerir alimentos de calidad fría como tomar agua y frutas, además 
de consumir carnes grasosas, cuando se ha acudido a lugares cálidos 
como Ñinpa, “Tierra Caliente”, ubicada al sur de los estados de México 
y Michoacán y norte de Guerrero. Su uso en la alimentación consiste 
en comer la carne asada seca y molida para espolvorear sobre la sopa. 

El xitjo es una enfermedad tropical que se cree es provocada por 
seres sobrenaturales que moran en las profundidades de las barrancas 
(Garibay, 2013), y berrean como lo hacen los becerros, quien lo escu-
cha se enfermará. Esos sonidos son producidos por los ndajmï, “aires, 
viento”, que circulan por las profundidades de la tierra, y que también 
son serpientes.

Una anécdota ilustrativa de ello es la siguiente: 

un día, ya no podía hablar, ya tenía como un mes así, apenas se escuchaba 
mi voz, tenía mucha tos, hablaba a puras señas. Me dijeron que consi-
guiera carne seca de la serpiente cascabel y la asara. Mi esposa la consiguió 
en el próximo pueblo, la molió y la espolvoreó en mi sopa de fideo. Se veía 
cómo se extendía la grasa sobre el caldo, como si fuera de pollo. Cuando 
di el primer sorbo luego sentí en mi garganta un fuerte hormigueo, como 
si tuviera muchas hormigas. Alrededor de una semana se fue abriendo mi 
garganta y ya pude hablar, ya se me escuchaba lo que decía. Ahora ya hablo 
bien nuevamente (comunicación personal durante el trabajo de campo).

Su carne puede consumirse de varias formas: asada, cocida, frita o 
seca, como se practica en la región otomí del Mezquital. Actualmente, 
en el área mazahua es raro su consumo. En ambos contextos étnicos, 
otomí y mazahua, la forma más usual de comerla es secarla, molerla 
y espol-vorearla sobre la comida; el sabor que da es muy parecido al 
del pescado. 



69

las serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

La sangre de la cascabel se unta en las manos para adquirir fuerza 
en los puños y ser buen peleador. Una consecuencia para quien ha 
consumido o utilizado partes de este reptil, como carne, sangre, piel 
y colmillos, es que tiembla cuando llueve, como si tuviera mucho frío.

En la cultura hñahñu “la víbora es un alimento tradicional porque 
se encuentra en la naturaleza y los antiguos pobladores la consumían, 
sin embargo, ya son pocos los platillos que aún se preparan” (Peña, 
2013: 86). 

Esta autora dice que:

con el veneno se han elaborado alimentos inteligentes o de diseño con 
este tipo de recursos, particularmente en la elaboración de la serpentilla, 
una especie de tortilla que integra carne de víbora de cascabel, hecha por 
la Universidad Veracruzana para apoyar en la dieta de las personas que 
padecen cáncer (Peña, 2013: 86).

Según estudios científicos realizados, los contenidos nutritivos 
son muy parecidos a los de la iguana y otros reptiles: 

100 gramos de carne de serpiente equivalen a 112 kilocalorías, 24% de 
proteínas,1% de hidratos de carbono y 1% grasas y 74% de humedad. 
Contiene principalmente minerales como fósforo, calcio, y en menor 
medida hierro. De las vitaminas contiene en mayor proporción retinol y 
niacina; de los aminoácidos: isoleucina, treonina, arginina, valina e histi-
dina (Peña, 2013: 86).

En algún tiempo en la región hñañu de Hidalgo la carne de víbora 
fue un alimento prohibido por la Iglesia católica, esa prohibición se 
sustentaba en que:

Dios te condenaba por consumir la carne de la víbora, que encarnaba el 
mal, porque la persona que la consumía se condenaba, aunque la carne de 
víbora fue muy consumida entre los pueblos antiguos, y no es mal visto 
entre sus descendientes contemporáneos (Peña, 2013: 85).



70

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

En la actualidad, en diversas regiones del país, las serpientes se 
aprovechan como remedios variados en la medicina tradicional “el uso 
medicinal de la carne de la víbora de cascabel, seca, asada o cocida se 
consume para tratar granos, anemia, cicatrización de heridas, mareos, 
problemas de circulación, cáncer y para tener fuerza sexual” (Peña, 
2013: 83, Sasson, 1982 y Ruiz, 1989).

Se le tribuye un poder mágico al cascabel de la serpiente que 
consiste en reventar las cuerdas del violín o guitarra de los músicos; 
también, se piensa que al clavar sus colmillos en donde ha orinado 
una mujer se dañan sus órganos genitales, por la negativa de ceder a 
los favores amorosos y sexuales solicitados por el hombre.

La presencia de las serpientes en el ciclo de vida, organización 
sociorreligiosa y simbólica teetjo ñaatjo jñaatjo es muy diversa por su 
gran carga simbólica en el sistema cosmogónico y cosmológico de este 
grupo etnocultural. Los remolinos o tornados, en el mes de febrero, 
representa serpientes formadas con el polvo de la tierra suelta que se 
elevan serpenteando hacia el firmamento.

En la cosmovisión mazahua “los vientos o aires”, yo ndajmï, 
denotan serpientes que simbolizan fuerzas que presagian desastres 
naturales y humanos. Aún se conserva la significación ancestral de 
jmuchjezhe que se presenta en las épocas de estío: jmuu, “dueño, prin-
cipal”, y chjezhe de tjenzhe, “tamal”, es decir, “tamales principales”, 
que a su vez contienen la significación metafórica de “barrimiento 
de caminos”. 

La presencia de los vientos y aires durante febrero y marzo, con los 
tornados, tiene la función de limpiar o barrer los caminos que Ts’ita 
Ndeje, “Señor del Agua”, seguirá en el año. Este fenómeno antecede 
la llegada de las lluvias.

Serpientes e indumentaria

Las características físicas de las serpientes se utilizan en los diversos 
diseños estilizados que se plasman en los textiles, principalmente en 
la indumentaria y en los objetos de alfarería. Así mismo, se inscriben 



71

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

en los discursos narrativos orales que circulan entre la gente teetjo 
ñaatjo jñaatjo-mazahua.

Las representaciones estilísticas se encuentran principalmente en 
piezas tejidas o bordadas de su indumentaria como la mbïnt’ï, “faja”, 
cuya forma alargada y diseños representan el dorso de una serpiente; 
b’at’a, “quechquémitl”; kjezhe, “falda”; ndaxidyo, “cobija”; manteles, 
servilletas y en las orillas inferiores y alrededor de los ruedos que se 
dejan ver en las partes bajas de los camisones o fondos de las mujeres, 
también en los pantalones y camisas de los hombres, casuales y cere-
moniales, que casi han desaparecido.

Como elemento de la indumentaria masculina y femenina, nu 
mbïnt’ï, “la faja”, es una pieza importante que se usa ceñida en el vien-
tre, a la altura del ombligo, sirve para procurar y conservar la fuerza de 
las personas; es el centro donde se produce y se concentra la energía 
humana y cósmica. 

Esta pieza es un lienzo alargado de diferente extensión y anchura, 
tamaño y medida, de acuerdo con la talla de quien la porte: hombre, 
mujer, niño o niña. Sus medidas van de uno a 2.5 metros de largo y de 
5 a 12 centímetros de ancho. Está tejida en telar de cintura y bordada 
mediante una trama formada por hilos de hilaza blanca e hilos de 
estambre de diversos colores, principalmente rojo, negro, azul y 
verde; en la urdimbre, a medida que se va tejiendo, le van agregando 
los diferentes diseños que, de antemano, han sido pensados.

La hechura de la faja corresponde a la piel de una serpiente abierta 
por el dorso y extendida hacia las laterales. Los diseños plasmados son 
grecas o guías de flores. Las características del ofidio están adornadas 
con elementos propios del hábitat mazahua: árboles, plantas del maíz, 
pasto, corazones, muñecas, hombres mestizos, mujeres mestizas, 
pájaros, águilas, colibríes, palomas, gallos, guajolotes, cuervos, zopi-
lotes, coyotes, perros y ardillas, a los que se han agregado elementos 
introducidos durante la época colonial como toros, borregos y caba-
llos, entre otros diseños de actualidad.

Cuando las mujeres tejen, van diciendo: nde ts’ike ra pee nu 
mbïnt’ï, ra kans’ï ndajna, zaa, ngicha, sunzhe, ‘uene, chareje, s’ïi, mïb’ï, 



72

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

n’ando, k’ijmi, dyoo, mixi, ajna, maxa, ndoparï, kaa, pa na joo ra jmii:  
“Poco a poco iré tejiendo la faja. Voy a ir colocándole flores, árbo-
les, mestizos, mestizas, muñecas, gallos, pájaros, corazones, grecas, 
víboras en forma de guías de flores onduladas, perros, gatos, huilos, 
guajolotes, zopilotes, cuervos, para que se vea bonita”.

El uso de la faja permite equilibrar la energía de sus portadores para 
realizar, cumplidamente, actividades pesadas que implican invertir 
mayor energía, misma que se genera en el vientre, lugar del cuerpo 
donde se localiza el centro generador de lafuerza, donde también se 
ubica y se concentra la energía humana y cósmica. 

Esta fuerza debe mantenerse en la parte central del cuerpo humano.  
No colocarse la faja y hacer grandes esfuerzos en un trabajo pesado 
propicia la aparición de enfermedades como el tjee, comúnmente 
conocida como estérico,* y la aparición de hernias en otras partes del 
organismo humano.

Serpientes en la expresión artística

La sensibilidad artística teetjo ñaatjo jñaatjo se expresa a través del arte 
de la música, literatura, danza, textilería y narrativa oral.  En el caso de 
la práctica dancística, la podemos encontrar manifiesta en dos de ellas: 
Danza de pastoras y Danza de sonajas, a la segunda también se le co- 
noce como Jneme Madre, “Danza de las madres”, que generalmente 
es ejecutada por yo ch’imale, “mujeres ancianas”.

Ambas danzas son propiciatorias de la agricultura al semejar el 
sonido producido por los cascabeles adheridos al guaje con el sonido 
de la caída de la lluvia; también representan los actos de siembra y 
cultivo del maíz.

La Danza de pastoras la realizan niñas, jóvenes y señoras quie-
nes llevan un sombrero adornado con flores de oropel multicolores 
y una serie de listones que penden hacia la nuca, llevan en la mano 

*	 Padecimiento producido por la reacción química que se opera en el organismo humano por el abuso 
en el consumo de alimentos con demasiados lípidos; también se le atribuye que es por efecto de los 
aires, se cura al ingerir éter líquido o en píldoras. El éter, por su olor y sabor fuerte e irritante, actúa 
como un excelente analgésico y relajante muscular en el organismo de quien padece esta patología.



73

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

derecha un bastón al que se le amarra un pedazo de cuero donde van 
cosidos los cascabeles que suenan al golpear el suelo, imitando los 
sonidos de la lluvia: el golpeteo constante en el suelo significa picar 
e introducir la coa en la tierra, para representar el acto de la siembra 
y de la cópula humana.

El bastón de la danzante es el símil de la coa o palo sembrador. 
El nombre del instrumento proviene del nombre náhuatl de cóatl 
“víbora, serpiente”, y representa a la cascabel que baja con nubes a la tie- 
rra en forma de rayo. La coa es la herramienta con la que se abre la tierra 
y se deposita la semilla para su germinación, también representa el 
pene humano que realiza la función análoga de depositar el semen-
semilla en la vagina-tierra-matriz para la fecundación y reproducción, 
también simboliza a la planta del maíz.

La Danza de sonajas es interpretada por yo ch’imale, “mujeres 
ancianas y adultas”, principalmente, por esa razón también se le 
conoce como Danza de la madres. Las danzantes forman dos hileras de 
entre ocho y doce elementos cada una; deben ser múltiplos de cuatro 
para poder realizar los movimientos coreográficos. Llevan en la mano 
derecha un ximo, “guaje”, ahuecado en todo el cuerpo esférico al que 
se le ha extraído la pulpa y se le han colocado en su interior pedazos 
de vidrio o semillas, de éste penden listones multicolores en tonos 
brillantes y fuertes que representan la percepción cromática mazahua 
de la naturaleza. El guaje es atravesado por un palo de 15 centímetros 
al cual se le ata un trocito de cuero donde van cosidos cascabeles y se 
introducen los cuatro dedos de la mano derecha y lo opone el dedo 
pulgar para apretarlo. El ximo se agita rítmicamente al compás del 
violín y tambor, produciendo sonidos monótonos que imitan el de 
los cascabeles o eslabones de la serpiente, simulando, a la par, la caída 
de la lluvia a la que se propicia su venida. 

La concepción de los colores tiene una connotación importante en 
el pensamiento mágico-religioso y en la relación salud-enfermedad. 
El uso de tonos fuertes y brillantes constituye elementos mágicos de 
protección ante agentes negativos que puedan dañar la salud, causa 
enfermedades y muerte. Un ejemplo de lo anterior es cuando a los 



74

serpientes,  organización socia l  y  pensamiento sociorre l igioso mazahua

niños, ancianos y enfermos se les amarra con listón o estambres de 
color rosa mexicano o rojo para protegerlos del mal de ojo: ra nduns’ï 
o nzhóó, “se los va a llevar el mal de ojo”, que son aires u olor de los 
humores provenientes de personas, ya sea hombre o mujer, de espí-
ritu, o de fuerte carácter o mirada; así mismo, se les viste con ropa 
roja para que no les hagan daño durante la visita de los espíritus de 
los difuntos en la festividad de Día de Muertos. 

Por tener el espíritu débil por su situación vulnerable, también 
son afectados por ra ngans’ïji o t’eb’i, “se les echará su pasto”, es una 
forma metafórica de nombrar como pasto al vello púbico de las perso-
nas que recién han hecho el acto sexual y les contagian la fuerza u 
olor de su humor.

Los sonidos que se dejan escuchar, como se ha mencionado, aseme-
jan a los producidos por las gotas de lluvia; los del tambor son los de 
los relámpagos que retumban en el cielo. Estos elementos, presen-
tes en la danza, junto con los diferentes pasos que van desplegando 
durante la coreografía definen la armonía musical de la naturaleza y 
su relación con el hombre. En síntesis, es la explosión manifiesta del 
medio ambiente circundante.  

La sonaja también la llevaban “los hombres de aquesta tierra de 
ordinario traen las dichas sonajas, […] y cuando hacen alguna fiesta 
átanse a la cabeza con alguna correa, y allí ponen dichas sonajas” 
(Sahagún, 1979: 606). Esta danza de sonajas ya era practicada por 
los toltecas, ya que “eran buenos cantores, y mientras cantaban y 
danzaban usaban atambores y sonajas de palo que llaman ayacachtli” 
(Sahagún, 1979: 606).

El desarrollo de todas las etapas que conforman la coreografía está 
acompañado por un ritmo musical monótono del violín y el tambor, 
que armonizan los sonidos de la naturaleza y los truenos producidos 
durante la lluvia. Se observa que la ejecución de todos los movimien-
tos de la danza representa la actividad del cultivo del maíz.

El golpeteo constante del bastón en el suelo significa el uso de 
la coa que abre la tierra para depositar la semilla; los movimientos 
alternos de los pies, girando hacia la derecha y luego a la izquierda, en 



75

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

cuatro tiempos, señalan los cuatro rumbos del universo y un quinto 
el centro del mundo, donde se ubica el golpeteo constante; todos estos 
movimientos semejan el acto de arrimar tierra a la planta del maíz y el 
bastón o coa simboliza a la planta del maíz.

La Danza de sonajas puede durar hasta cuatro horas ininterrumpi-
das en las que los espectadores no parecen cansarse porque se concen-
tran colectivamente con la intención comunitaria de adorar a los Ts’ita 
o deidades.

El sonido de las sonajas, acompañado del ritmo de la música, es 
para propiciar la venida de la lluvia, el del violín es la armonía de la 
naturaleza, el del tambor semeja el sonido que produce el trueno del 
relámpago y del rayo. 

El movimiento alternado de los pies de las danzantes, con sus giros 
hacia la derecha y a la izquierda, representa el favor de la lluvia, la 
siembra y el cultivo del maíz.  

La práctica de esta danza se remite al tiempo de los teotihuacanos y 
toltecas, la ejecutaban: “las muy viejas, como mozas se afeitan con el 
dicho betún tecozáhuitl, o con color, y se empluman los brazos y pier-
nas; y también bailan con las sonajas llamadas ayacachtli” (Sahagún, 
1979: 606).

La indumentaria que portan las integrantes ha sido modificada 
conforme el paso del tiempo. Hasta hace algunas seis décadas las 
danzantes portaban vestimenta blanca: falda, saco de seda, fondo o 
camisón de manta e iban descalzas, más tarde utilizaron huaraches 
o zapatos de plástico, arracadas de plata, peinados con dos trenzas y 
pasadores; se le ha agregado el quechquémitl y paliacate al cuello, con 
características propias de las comunidades donde la practican.



ident idad



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Capítulo III 
Serpientes, cosmovisión  

y tradición oral





79

El origen del cosmos, del mundo, de la humanidad y de los demás 
seres, cuyos principales protagonistas son los dioses, ha sido siempre 
un constante cuestionamiento entre los pueblos de la tierra. Acerca de 
esta preocupación, se conciben dos ideas cosmogónicas: “1) como cada 
ente particular, el universo entero tuvo un principio y tendrá un fin, y 
2) la existencia del cosmos es el resultado de un movimiento constante 
de creaciones y destrucciones” (Teratol en Monjarás-Ruiz, 1989: 15).           

Los pueblos originarios cuentan con una variada, compleja y 
significativa tradición oral que se construyó de la relación espacio-
temporal y social desde tiempos inmemoriales. Los relatos que hablan 
de los mitos cosmogónicos, ya sean orales, escritos o pictóricos no 
emplean “un lenguaje común conceptual, sino un lenguaje simbólico, 
porque es la expresión de una realidad percibida intuitivamente, de 
una vivencia religiosa del mundo y, por tanto, esencialmente emocio-
nal y valorativa, que no puede comunicarse sino a través de símbolos” 
(Teratol, 1989: 16).

Los contenidos o mensajes de los discursos orales que confor-
man el repertorio de la tradición oral teetjo ñaatjo jñaatjo explican la 
función que cumplen en el ciclo de vida humano elementos de la na- 
turaleza, como las serpientes. Estos textos, que dan cuenta de la vida 
teetjo ñaatjo, pueden ser cuentos, leyendas, mitos, creencias, dichos, 
refranes y recursos lingüísticos que hacen demasiado uso de analogías 
y metáforas.

Los cantos y poemas de esta antigua tradición y sus significados 
pueden situarse en el universo de lo oculto y lo misterioso que necesi-
tan ser desentrañados. Al igual que lo dicho de las culturas mesoame-
ricanas, esta idea se aplica para explicar la parte enigmática, hermética 
o desconocida de la cultura mazahua, que no es más importante que la 
poco conocida. La tradición oral es el alma y memoria de los pueblos, 



80

serpientes,  cosmovis ión y  t radic ión oral

a partir de ella se construyen, reconstruyen y recuperan los llamados 
pueblos sin historia.

Los textos narrativos de la tradición oral mazahua que aparecen en 
el desarrollo de este trabajo son resultado de los aprendizajes y cono-
cimientos obtenidos a lo largo de mi vida mazahua y del trabajo de 
campo con estancias variadas, realimentados, reforzados y registrados 
durante los recorridos realizados a las comunidades en el Estado de 
México y Michoacán con población mazahua. 

Los textos, de diferentes tópicos, corresponden a la forma en que 
la comunidad los trasmitío, “uno puede decir que su autoría es indi-
vidual, pero no es así, sino que siempre tienen un peso comunitario, 
aunque fueran vertidos en forma individual, son de elaboración colec-
tiva” (Romero, 2009: 87-96). 

Una narración oral tradicional es un tipo de saber y conocimiento 
comunitario que se trasmite de generación a generación, donde cada 
persona le impone alguna característica personal, sin perder el sentido 
y la intención de los mensajes.

En el principio del tiempo y del espacio, el mundo era una masa 
desproporcionada y monstruosa; querer definir esa deformidad para dar 
paso a la armonía necesitó de una fuerza que la rodeara por la mitad en 
forma de serpiente, constriñéndola hasta separarla en dos partes media-
das por espacios en forma vertical, fue así que se crearon el supramundo, 
el mundo (centro) y el inframundo, los tres niveles del mundo (conferen- 
cia de López Austin en El Colegio Mexiquense en el año de 1983). 

La palabra Ndendab’atjï, traducida conforme a la ortografía actual 
de la lengua mazahua, quiere decir: “en medio del gran llano” o 
Nentambati matlatzinca-otomí, “en medio de la gran llanura” (mismo 
significado). Anteriormente fue llamado así por otomíes, mazahuas 
y matlatzincas; por los nahuas fue llamado Valle Matlatzinco, “en el 
lugar de la redecita”, sitio donde se encontraba, en el sureste, la magní-
fica laguna Chignahuapan: chicomenahui, chiconaui, “cinco y cuatro”, 
y apan “sobre el agua” y se traduce como “Lugar de nueve aguas o 
manantiales”. La capital de la provincia del Matlatzinco era la ciudad 
de Tollocan.



81

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

La laguna Chignahuapan está localizada en el actual municipio de 
Almoloya del Río, al sureste del Valle de Tollocan, aquí nacía Ndareje, 
“Río Grande”, que daba vida a la cuenca lacustre de Lerma; en su época 
de esplendor irrigó y alimentó con sus caudales a las poblaciones de 
este gran valle. En la Cuenca del Alto Lerma, con sus ciénagas y tulares 
se podía encontrar una abundante y variada flora y fauna acuática que 
era aprovechada por los habitantes ribereños.

A continuación, se presentan algunas de las narraciones de la tradi-
ción oral teetjo ñaatjo jñaatjo.

Nacimiento de Ndareje, “Río Grande o Lerma”

Sobre el nacimiento del río Lerma, la comunidad relata que una mañana 
apacible de finales de mayo, cuando comenzaban a presentarse las 
primeras lluvias del ciclo anual, sucedió que en las orillas arenosas de 
la laguna Chignahuapan, formada por los Nueve Manantiales, se encon-
traba enroscada Xixkalá, “culebra de agua”, disfrutando del fresco clima 
primaveral que proporcionaba el Padre Sol, y la brizna que producía 
el abanicar del viento sobre los tulares, mientras desde el cielo Xïjnï, 
“águila”, surcaba circularmente vigilando que no escapara su presa. 

Desde el aire, el ave, con la vista telescópica, divisó a su presa. Ésta, 
como presagiando el peligro inminente que atentara contra su vida, 
quiso ponerse a salvo y, sigilosamente, empezó a desenrollarse para 
despistar a su enemigo. De esta forma, emprendió una veloz carrera  
en dirección noroeste e inmediatamente fue seguida por el ave voraz. 
Al darse cuenta de que la seguían, tanta fue su desesperación que 
corrió más recio: atravesó llanuras, venció abruptas hondonadas, 
escaló pronunciados riscos en las montañas escabrosas, lo que la pudo 
salvar de las encorvadas garras de su perseguidor. No fue alcanzada. 
Siguió reptando hasta llegar y sumergirse en la gran mar.

Las huellas serpenteantes dejadas en su recorrido por los diferen-
tes lugares de su veloz travesía, desde Chignahuapan hasta el océano 
Pacífico, formaron Ndareje, “Río Grande” o Matlatzinco. Así fue como 
nació este gran agente fluvial llamado río Lerma-Santiago.



82

serpientes,  cosmovis ión y  t radic ión oral

El  camaleón y la lagartija

También son considerados de la especie de los reptiles a algunos saurios 
como el camaleón y la lagartija. Al camaleón, dentro de la etnotaxo-
nomía mazahua, se le conoce como ts’is’ikji: prefijo ts’i-, “pequeño, 
chico”, verbo sii “come, bebe”, y kjii “sangre”, que traducido quiere decir 
“pequeño come-sangre”; es inofensivo, no es venenoso y se caracte-
riza por su mansedumbre. La ingestión de su sangre sirve para curar la 
k’ïtjeje, “tosferina”.

Se cree que si se atrapa a este pequeño reptil cuando se tiene ïñï, “dolor 
de cabeza”, y se coloca sobre la parte adolorida, éste succiona lo que causa 
el malestar; pasado un breve tiempo, se quita y se deja en el suelo para que 
siga su vida, sin embargo, como consecuencia por absorber todo lo malo 
contenido en el cuerpo humano, se hincha, revienta y muere.

Sobre la lagartija se narra que las mujeres siempre deben portar 
aretes en las orejas, de lo contrario cuando fallezcan, como castigo 
divino, llevarán colgadas ahí tremendas korga o yïrga, “lagartijas”. 
Esta sanción, considerada severa, es temida, por ello las mujeres nunca 
dejarán de portar en vida aretes de cualquier material y diseño.

Desesperanza de la serpiente cascabel

En cierta ocasión, unos pastores se encontraban cuidando a sus anima-
les por las laderas de un monte cuando vieron bajar una serpiente 
cascabel que estaba desesperadamente sedienta. Venía a tomar agua en 
el pozo. Antes de llegar a ese jagüey, depositó su veneno en la oquedad 
de una roca y, una vez que lo hizo, bajó al manantial a beber. Mientras 
abrevaba del vital líquido, los pastores aprovecharon y se acercaron a la 
roca donde estaba depositado el veneno mortal para llenarlo de tierra 
y que así quedara escondido. Cuando terminaron de hacerlo, se fueron 
rápidamente, pero desde lejos observaban a la serpiente. Al regresar 
por su veneno y no encontrarlo, se enfureció. Entró en desespera-
ción y comenzo a flagelarse así misma, azotándose en el suelo, hasta  
que falleció.



83

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Menzheje, “Dueño del agua”

En los pozos o manantiales aparece una pequeña víbora de colorido 
muy vistoso. Si alguna persona se atreve a matarla, dejará de manar el 
agua, se irá, se secará el pozo, porque esa víbora es Ts’ita Ndeje, “Señor 
del agua”, o Menzheje, “Dueño del agua”.

Ngïte: monstruo del Ndareje, “río Lerma”

Los relatos que se narran sobre este ser mitológico y temible del río 
Lerma llamado Ngïte, “jala-gente”, se presentan aquí en sus tres versio-
nes, de forma sucesiva, donde se habla de las hazañas de un héroe, teetjo 
ñaatjo jñaatjo-mazahua, que lucha contra el monstruo hasta vencerlo.

Primera versión: la gente decía que los de Tonkjï (familia clánica) 
fueron a cazar patos allá por Móndeje, “donde se tuerce el agua”. Ellos 
vieron al Ngïte, “jala-gente”, que estaba trepado hasta lo alto de un 
árbol de sauce. Era como un cochinito, su cola aún la tenía en el agua, 
relucía donde estaba. Le tiraron a matar, se cayó al agua y levantó gran-
des remolinos que formaban olas. Al día siguiente, fueron otra vez a 
cazar al mismo lugar, pero ya estaba muerto. Se encontraba atorado 
más abajo hasta un lugar llamado Zapjï, “la presa”.

Segunda versión: los abuelos contaban que esto le sucedió a un 
pastor de una hacienda, allá abajo de El Horno, a un lado de El Espejel 
(en el municipio de Atlacomulco). Los borregos estaban a la sombra 
de unos sauces que hay en la orilla del río Lerma. El pastor vio cómo 
empezó a correr un viento muy fuerte, y después cómo poco a poco 
iba subiendo el nivel del agua. De repente, se levantó el agua, enton-
ces el pastor corrió a subirse a un árbol de sauce, pensando que no 
lo iba a alcanzar el “jala-gente”, pero lo alcanzó y lo bajó de donde 
estaba trepado y lo jaló hacia el agua. Dicen que cuando el “jala-gente” 
arrastra a una persona, primero le agujera su ano para introducirse por 
éste, le come lo que tiene por dentro del estómago, le come su hígado. 
Cuando sale el cadáver del difunto del fondo del agua, ya sale hueco 
de su cuerpo. Así cuenta la gente.



84

serpientes,  cosmovis ión y  t radic ión oral

Tercera versión: los abuelos narraban que un día el “jala-gente” 
arrastró a una persona, pero ésta no murió, se lo llevó dentro de su 
cueva, hasta donde vivía ese desgraciado animal. El “jala-gente” vive en 
su cueva, a un lado del lecho del río, no vive en sus aguas. Cuando él se 
llevó a esa persona, no le pudo hacer nada, porque ésta llevaba consigo 
un cuchillo. Una vez dentro de la cueva, sacó su cuchillo y lo llevaba en 
la mano. El “jala-gente” se iba a tragar a ese hombre, pero éste no se dejó, 
en cambio lo acuchilló y mató a ese animal. El hombre salió libre, no le 
pasó nada. Así decían. El “jala-gente” atraía frecuentemente a la gente 
(que se atreviera a pasar por sus orillas), pero cuando vino el temblor 
de tierra en 1912, acaso se taparon sus casas, cuando se juntaron los 
montes. Desde entonces ya no se escucha tanto. Al parecer desapareció.

Maxut ’i ,  “doncella mazahua” y Ts’ita Ndeje,  
el “Señor del Agua”

La historia que se cuenta es la siguiente:
Un día, sucedió en Ndapareje, “Lugar de gran agua caliente”  

—dentro de la actual comunidad de Pastores en Temascalcingo, Estado 
de México—, ubicado en la ribera sur de Ndareje, “Río Grande”, allí 
existió, en el pasado prehispánico, un pueblo donde vivía una familia 
que tenía solamente una hija. Transcurría el tiempo y la niña crecía. 
Había ocasiones en que la familia no tenía qué comer, entonces la 
pequeña tomaba una canasta tejida de varas de sauce y jara y se enca-
minaba a Ndareje, río que pasaba a unos cuantos metros de la casa 
donde vivía, junto a una cascada.

Al llegar a la orilla del rebosante río, con sólo sumergir la canasta en 
el agua, la sacaba repleta de pescado y se regresaba a su casa para que 
fueran cocinados. De esta manera la familia ya tenía la comida ase- 
gurada para ese día. Cada vez que no tenían qué comer, la niña se enca-
minaba a ese río. 

Ya siendo doncella, sucedía que cuando los papás salían a alguna 
parte, antes de llegar a la casa veían desde lejos a su hija juguetear con 
un muchacho. Cuando llegaban a la casa, le preguntaban: 



85

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

—¿Con quién estabas jugando?
Ella contestaba: 
—No he jugado con nadie. 
Los papás replicaban: 
—Entonces ese muchacho con quien te vimos jugar, ¿quién era? 
Ella volvía a contestar:
—No he estado jugando con nadie, he estado sola. 
Así, cada vez que salían del pueblo para ir a algún lugar como a 

Temascalcingo, a su regreso veían la misma escena. Y la muchacha 
siempre daba la misma respuesta, aseguraba no estar acompañada.

Pero, un día, la joven desapareció. Se fue de la casa y del pueblo. 
Los padres, preocupados de tanto esperar, al ver que no regresaba, 
decidieron ir a buscarla. Recorrieron pueblo por pueblo preguntando 
si la habían visto. Nadie les daba razón. El papá formó un grupo de 
hombres y se dispusieron a recorrer las riberas de Ndareje. Iniciaron la 
caminata bordeando el río desde Ndapareje hasta llegar a Araró, lugar 
de aguas termales, ubicado en la orilla oriente del lago de Cuitzeo, en 
Michoacán. Llegaron hasta la laguna donde desemboca Ndareje “Río 
Grande”, en su paso al mar. 

Allí vieron a los dos jóvenes caminando por las orillas de la laguna.  
El papá de la doncella estaba furioso, él y el grupo de hombres que 
llevaba tiraron a matar en dirección al joven. El muchacho cayó abatido. 
Entonces, poco a poco comenzó a descender el nivel del agua de la 
laguna hasta quedar completamente seca. Dicen que aquel joven era 
Ts’ita Ndeje, “El Señor del Agua”, “El Dueño del Agua”. Así termina 
esta historia de amor.

Ts’inana, “doncella mazahua” y Nïï i  Ts’ita Ndeje, 
“Madre del Señor del Agua”

La siguiente narración es continuación del relato anterior:
Allí en Ndapareje vivía Ts’inana, una doncella que concibió a su 

hijo sin haberse casado, por esta razón trataba de ocultar su embarazo. 
Cuando llegó el día de que naciera el niño, para ocultar el producto de 



86

serpientes,  cosmovis ión y  t radic ión oral

su desliz y evitar el regaño de sus padres, la sanción, murmuración, la 
crítica de sus familiares y de la gente de la comunidad, decidió tomar 
al recién nacido y encaminarse a las orillas de Ndareje, “Río Grande”. 
Al llegar a la orilla, arrojó al recién nacido. Cuando el cuerpo del niño 
tocó el agua, vio cómo se transformó inmediatamente en serpiente, 
y se fue reptando por la superficie del río.

A pesar del paso del tiempo, aquella joven madre no estaba tran-
quila, su conciencia siempre la atormentaba cuando recordaba aquel 
momento. Un día, decidió volver al lugar donde había arrojado al 
niño para saber qué había pasado con él, si había sobrevivido o había 
muerto. Al llegar al lugar, grande fue su sorpresa al encontrarlo ya 
crecido, allí andaba desnudo en un islote. ¡Era el paraíso! ¡El edén! 
Este lugar estaba lleno de plantas, flores hermosas y frutas de todo 
tipo, animales y pájaros. Ese niño era Ts’ita Ndeje, “Señor del Agua”.

Los lugares o parajes que se mencionan en los dos relatos anteriores  
existen en realidad: Temascalcingo, Ndareje, Pareje, Ndapareje, Jñuxteje, 
“isla o islote”; El Salto, llamado así por la cascada que existe allí. Los 
pueblos ribereños de Ndareje como Ndapareje y B’ondareje (San Pedro 
Potla) y Pastores, se remontan a la época de los toltecas. 

Aún actualmente, cada año acuden en procesión por la madrugada, 
a mediados de agosto, en pleno Zanto, “época de lluvias”, a dejar dones 
y ofrendas a esta deidad. El ritual se realiza el 16 de agosto, asisten en 
peregrinación y procesión los mayordomos, danzantes, músicos y 
gente de la comunidad, con cánticos y música a depositar las primicias 
del ciclo agrícola a Ts’ita Ndeje, “Señor del Agua”. Una vez que se ha 
realizado el ceremonial de ofrendación, los danzantes de arcos, santia-
gueros, pastoras y sonajas dedican su función a Ts’ita Ndeje. A pesar de 
que aún se festeja esta celebración, se está perdiendo, ya solamente la 
comunidad de Pastores practica el ritual (Gutiérrez y Segundo, 1988).

Finalmente, una vez que se han abordado los tópicos de la cultura 
tangible (material) e intangible (espiritual) teetjo ñaatjo jñaatjo, arma-
zón que estructura el alma de este pueblo, desde el enfoque émico, es 
decir, visión desde dentro del grupo hacia el exterior, la producción 
sociocultural apela a la filiación tolteca-otomí porque, resultado de la 



87

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

revisión, lectura y comparación con lo que se ha registrado o escrito de 
las culturas teotihuacanas y toltecas, se identifican los mismos patro-
nes culturales con los del pueblo que se estudian aquí.



ident idad



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Conclusiones





91

La temática cultural abordada en el presente trabajo sobre 
las serpientes constituye un bagaje de capital sociocultural que se 
fue adquiriendo directamente de nuestros ascendientes mazahuas: 
ancianos, padres y familiares cercanos y de la comunidad en general.

Desde hace tres décadas, se comenzó a llevar registro de forma 
sistemática; las personas que amablemente refirieron los relatos 
tenían entre 70 y 80 años de edad, y se hizo ante los integrantes de la 
familia, jóvenes, niñas y niños en los momentos en que se compartían 
los alimentos, tortillas calientitas recién salidas del comal, durante las 
tardes y las noches, en trabajos familiares y comunitarios, y entre trago 
y trago de sjenchjechjo, “bebida de grano de maíz”.

Cada trabajo realizado sobre la cultura mazahua, como otros que 
se abordan con diferentes temáticas, constituye un viaje más hacia la 
profundidad de la vida social, religiosa e identitaria de este grupo, a 
efecto de tener un mejor conocimiento que nos acerque a su pensa-
miento cosmogónico o visión del mundo. 

No deseamos que la fuerza del silencio nos calle y que nos vaya-
mos con ése mismo como otros tantos pueblos que lo hicieron sin 
explicación alguna, sin hacer escuchar su palabra. Busquemos nuevas 
sendas, direcciones y horizontes que nos hagan seguir siendo teetjo 
ñaatjo jñaatjo en el México multicultural y políglota. Desentrañemos 
el misterioso mundo simbólico que permita comprender el mundo, 
tal como lo ven, entienden y viven la memoria y el imaginario colec-
tivo de los teetjo ñaatjo jñaatjo o mazahuas. 

Esta dilucidación habrá de hacer resaltar la relación constante y 
correspondiente entre los mundos animal, vegetal y humano, animado 
e inanimado. Dicha convivencia, misteriosa, armónica y encantada, 
dentro del espacio, tiempo y comunidad humana, hace el paso de un 
universo a otro de lo más evidente o natural.



92

conclus iones

En fin, lo más misterioso es acaso el inframundo, referido no al 
paraíso, infierno y purgatorio a la manera de la teología católica, sino 
como un espacio inventado que sigue siendo un enigma tal como otros 
espacios simbólicos.

Las expresiones socioculturales mazahuas abordadas parecieran 
ser reminiscencias de la cultura teotihuacana y tolteca-otomí, lo que 
nos hace pensar que esta gente, que habla solamente la lengua origi- 
naria y el español, de estirpe tolteca-otomiana, es heredera de la magni-
ficencia de estas culturas milenarias, de donde procedieron nuestros 
ancestros y antepasados, que nos legaron esta apreciable cultura.

Los nombres de los grupos que pertenecen al tronco otopame, como 
los otomíes, mazahuas, matlatzincas, ocuiltecas, pames y chichime-
cos-jonaz, persisten en nuestro léxico, memoria colectiva, historia e 
identidad. La explicación que sostiene nuestra argumentación parte del 
sentido de que el pueblo teetjo ñaatjo jñaatjo nunca ha sido una ínsula, 
ha sido desde siempre una comunidad dinámica al interior y al exterior, 
en su relación con otros pueblos inmediatos con quienes convivían e 
interaccionaban, situación que propició la definición de su ser parti-
cular y diferenciador de los otros, sin la cual ya se hubieran extinguido.

La referencia del vocablo béma o uéma que se usa para designar a 
los primeros hombres que habitaron estas tierras mesoamericanas del 
Altiplano Central de México, nos conecta con los habitantes de Tula, 
con el personaje legendario Huemac Ce Ácatl Topiltzin Quetzalcóatl, 
último gobernante y príncipe sacerdote de este centro religioso, hacia 
donde, al igual que Teotihuacán y Tepeyacac, convergían grandes 
peregrinaciones. 

El pasaje de este héroe lo podemos encontrar en la lectura del relato 
Mo kjaa neje mo ngins’i xoñijomï, “Cuando se formó y se destruyó 
el mundo y la humanidad”, en el libro En el cruce de los caminos. 
Etnografía mazahua (2014), dado a la luz pública con el apoyo del 
Consejo de Investigación y Evaluación de la Política Social (cieps) y 
el Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indígenas 
del Estado de México (cedipiem), dependientes de la Secretaría de 
Desarrollo Social del Gobierno del Estado de México.



93

las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

La presencia de pautas culturales toltecas, bajo la consideración de 
que los teetjo ñaatjo jñaatjo fueron partícipes desde la construcción 
de Teotihuacán hasta la magnificencia de Tula, y más tarde México-
Tenochtitlán, nos lleva a apelar el orgullo de ser descendientes de la 
gran civilización tolteca. 

La marcada presencia de las serpientes en la cosmovisión mazahua, 
desde la época prehispánica hasta la actualidad, se puede advertir en 
el contenido de algunos mitos y prácticas culturales mencionados, lo 
que permite conocer la clase de relaciones establecidas por los grupos 
indígenas con este animal, entre ser benefactor y perjudicial, sagrado 
y mitológico.

Entre los mazahuas actuales ya no se acostumbra el consumo de las 
serpientes ma’sa y de cascabel como elementos eficaces para estimular 
la actividad sexual, hoy en día existe un nulo conocimiento de ello, 
o si lo hay es de carácter hermético y misterioso, como otras tantas 
situaciones en el ciclo de vida del grupo mazahua. 

Respecto a las tres serpientes mencionadas si una persona se 
encuentra con la ma’sa y ésta muestra un comportamiento no habi-
tual, es decir, no escurridizo o huidizo ante la presencia del hombre, 
se trata de un mal agüero, porque es un augurio que anticipa contraer 
algún sobresalto, enfermedad o muerte. Si es de una mansedumbre 
pocas veces vista, resulta difícil comprender que se trate de un acto 
de suicidio animal.

La comercialización de las serpientes entre los mazahuas no existe, 
si la hay es ocasional o clandestina. Su caza, por igual, es rara.

En el plano mitológico, a las serpientes, aunque veneradas y temidas, 
se les asociaba con el cuchillo, el rayo, la nube y la lluvia. Las víboras 
de agua, verdes y amarillas (rojas), se asociaban con los rituales de los 
“graniceros y rayados”. La percepción mitológica y cosmogónica de  
las serpientes formaba parte del resplandor del México antiguo.

Incluso hoy en día, es posible encontrar en los descendientes de los 
pueblos originarios mitos y prácticas culturales que permiten identi-
ficar las formas de relación que establecen los grupos indígenas con las 



94

conclus iones

serpientes, llevando un mensaje de identidad cultural ya sea benéfico 
o perjudicial.

En este trabajo se anota la influencia de ciertos tipos de animales y 
plantas en el ciclo de vida, organización social, religiosa, mitológica e 
ideológica teetjo ñatjo jñatjo-mazahua, en los ámbitos social, econó-
mico, político y religioso, como todo grupo humano, al tener la nece-
sidad de crear normas de comportamiento para procurar la armonía 
y el orden, y evitar el desorden y el caos para regular la vida personal, 
colectiva y sexual de los mazahuas.

Reforzar estas ideas hace notar la necesidad de llevar a cabo inten-
sas investigaciones arqueológicas, etnohistóricas, históricas, lingüísti-
cas, mitológicas, literarias y geoespaciales presentes en la cosmovisión 
mazahua, a la vez que permitirá recuperar y reconstruir la historia, 
cultura e identidad teetjo ñaatjo jñaatjo.

La visión sociocultural indagatoria de esta investigación consti-
tuye un viaje más hacia la profundidad social del pueblo mazahua, 
con el propósito de contribuir a desentrañar los misterios que todavía 
envuelven a esta cultura enigmática y hermética, escasamente estu-
diada, a fin de conocer el ser, quehacer y pensar de su gente.

Con esta breve exposición de ideas, después de haber abordado el 
comportamiento de las serpientes y su incidencia en la vida humana 
mazahua, ha llegado el momento de establecer nuevos planteamien-
tos e ideas acerca de las serpientes y su concepción mítica en la cultura 
teetjo ñaatjo jñaatjo-mazahua. Estas prospectivas no deben ser consi-
deradas solamente como discursos que rayen en lo puramente literario  
o folclórico, sino como saberes mazahuas que se consignan para el 
conocimiento en general, y la mejor conclusión esperada es que se 
constituya en un tema detonante de futuros estudios como objeto 
de investigación para otras disciplinas científicas sobre los mazahuas. 

Espero que, mediante este trabajo, se escuche la voz y la palabra 
oral y escrita teetjo ñaatjo jñaatjo.



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Fuentes consultadas





97

Campos, Julieta (1982). La herencia obstinada, fce, México.
Cobean, Robert H. (1995). “El mundo tolteca”, en México Antiguo. 

Antología de Arqueología Mexicana, Biblioteca de Actualización del Magis-
terio, sep / inah / Editorial Raíces, México.

 y Alba Guadalupe Mastache (1995). “El México antiguo. Arte, cul-
tura y sociedad”, en México Antiguo. Antología de Arqueología Mexicana, 
Biblioteca de Actualización del Magisterio, sep / inah / Editorial Raíces, 
México.

Dahlgren Jordan, Barbro (1976). “Una vida indígena”, en Esplendor del 
México antiguo, segunda edición, tomo II, Editorial del Valle de México, 
México.

De Ciudad Real, Antonio (1976). Tratado curioso y docto de las grandezas 
de la Nueva España, segunda edición, tomo i, unam, México.

De Sahagún, Fray Bernardino (1979). Historia general de las cosas de 
Nueva España, cuarta edición, Porrúa, México.

Fabila Montes De Oca, Gilberto (1986). Cuentos campesinos, gem, 
México.

Garibay Kintana, Ángel María (2013). Llave del náhuatl, décima edición, 
Colección “Sepan cuantos…”, núm. 706, Porrúa, México.

Gutiérrez de Limón, Sylvia (1979). Arqueología del Valle de Ixtlahuaca 
Estado de México, Biblioteca Enciclopédica del Estado de México, gem, 
México.

Jiménez García, Elizabeth y Robert H. Cobean (2015). “Procesiones 
esculpidas en la antigua Tollan”, en Arqueología Mexicana, volumen XXII, 
número 131, enero-febrero, Editorial Raíces / inah / Conaculta, México.

Kiemele Muro, Mieldred (1979). Cuentos mazahuas, Biblioteca Enciclo-
pédica del Estado de México, gem, México.



98

fuentes  consultadas

Knapp, Michael H. (2013). Doctrina y enseñanza en la lengua mazahua. 
Estudio filológico y edición interlineal del texto bilingüe de Nájera Yanguas, 
sep / Inali, México.

Macazaga Ordoño, César (1982). Diccionario de zoología náhuatl, Editorial 
Innovación, México.

Manzanilla, Linda (1995). “Teotihuacán. Armonía en el tiempo y espa-
cio”, en México Antiguo. Antología de Arqueología Mexicana, Biblioteca de 
Actualización del Magisterio, sep / Editorial Raíces, México. 

Monjaraz-Ruiz, Jesús (coord.) (1989). Mitos cosmogónicos del México 
indígena, inah, Conaculta, México. 

Morayta Mendoza, L. Miguel (2003). “La tradición de los aires en una 
comunidad del norte del Estado de Morelos”, en Beatriz Albores y Johanna 
Broda (coords.), Graniceros, El Colegio Mexiquense / unam, México.

Ortiz, Ponciano y Carmen Rodríguez (1995). “Donde el tigre y la serpiente 
dominaban”, en México Antiguo. Antología de Arqueología Mexicana (comp. 
del inah), Biblioteca para la Actualización del Magisterio, sep, México.

Peña Sánchez, Edith Yesenia (2013). “K’eña. La serpiente entre los hñahñu 
del Valle del Mezquital, Hidalgo”, en Arqueología Mexicana, volumen XIX, 
número 120, marzo-abril, Editorial Raíces / inah / Conaculta, México. 

Pérez, Felipe Agustín, comunicación personal, julio de 1985.
Reinhold, Manfred (1981). Exploraciones arqueológicas en Valle de Bravo, 

Biblioteca Enciclopédica del Estado de México, gem, México.
Romero Méndez, Rodrigo (2009). “La serpiente-petate”, en Tlalocan, 

Revista de fuentes para el conocimiento de las culturas indígenas de México, 
vol. XVI, unam, México.

Segundo Romero, Esteban Bartolomé (2014). En el cruce de los caminos. 
Etnografía mazahua, Consejo de Investigación y Evaluación de la Política 
Social y Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indígenas 
del Estado de México. Secretaría de Desarrollo Social, gem, México. 

 (2012). “El coyote, el perro y el hombre ¿amigos o enemigos? 
Algunos elementos mitológicos estructurantes de la organización social 
teetjo ñaatjo jñaatjo-mazahua”, aún inédito.



99

las serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

 (2002). “Sahumerio y copal. La fiesta de los muertos entre los 
mazahuas. Una tradición en la posmodernidad”, en Revista Expresión 
Antropológica. Nueva Época, núm. 16, septiembre-diciembre, Instituto 
Mexiquense de Cultura, gem, México.

 y Alfonso Manuel Gutiérrez García (1988). “Los discursos orales 
de identidad teetho ñaatho jñaatho en Potla, Temascalcingo”, tesis de licen-
ciatura, Facultad de Antropología, uaem, Toluca, México.

Toby Evans, Susan (2015). “Procesiones en Teotihuacán. Agua y tierra”, en 
Arqueología Mexicana, volumen XXII, número 131, enero-febrero, Editorial 
Raíces / inah / Conaculta, México. 





las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo

Las serpientes: entre el relato y el ima-
ginario colectivo Teetjo ñaatjo jñaatjo-
mazahua, de Esteban Bartolomé Segundo 
Romero, se terminó de imprimir en di-
ciembre de 2016, en los talleres gráficos 
de VEI Visión e Impresión, S.A. de C.V.,  
ubicados en Nogal núm. 51, colonia Santa 
María la Ribera, delegación Cuahtémoc, 
Ciudad de México, C.P. 06400. El tiraje 
consta de mil ejemplares. Para su for-
mación se utilizaron las familias tipográ-
ficas Documenta, de Dutch Type Library, 
y Brioso Pro, de Font Shop. Concepto edi- 
torial y diagramático: Erika Lucero Es-
trada y Hugo Ortíz. Formación, portada 
y supervisión en imprenta: Angélica 
Sánchez Vilchis. Cuidado de la edición: 
Carmen Itzel Ramírez Rosas, Delfina 
Careaga y el autor. Editor responsable:  
Félix Suárez.



ident idad



las  serpientes :  entre  e l  re lato y  e l  imaginar io  colec t ivo



ident idad


